Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

La vitalité du dialecte mozabite
dépend-elle essentiellement de son enseignement officiel ?

Par Abdallah NOUH
Doctorant en langue et culture amazighes, DLCA, UMMTO.

Résumé

Certes, [’enseignement officiel du mozabite/|’ amazigh est ['un des facteurs de sa vitalité et
une voie incontournable de sa normalisation et de sa valorisation. Néanmoins, le role des
locuteurs d’une langue est crucial pour sa préservation et sa vitalité. Le mozabite une des
variantes amazighes non enseigné a nos jours faute de besoin social, jouie justement, d’une
forte vitalité grace au processus d’acquisition naturel qui lui assure la transmission
intergénérationnelle et un large usage en tant que marque identitaire. Aussi, la communauté
mozabite jouis d’une autonomie culturelle qui peut servir de cadre propice pour une
normalisation sociale de la langue mozabite par le biais, notamment, de son enseignement
dans les écoles communautaires ibadites.

Mots clés :

Amazigh, mozabite, vitalité, enseignement, normalisation, autonomie culturelle.

Introduction

Depuis son émergence, la revendication amazighe s’est concentrée en Algérie et au
Maroc, sur I’impératif de I’introduction de la langue amazighe dans le systeme de
I’enseignement, percu comme condition sine qua non de sa vitalité 2. L’intérét excessif
accordé au domaine académique, pour la langue amazighe et son enseignement en
comparaison avec sa condition sociolinguistique et les attitudes de ses locuteurs’
(Bougchiche, 1997 : 27) trouve son origine dans la thése communément admise sur
I’importance du réle de 1’Etat, détenteur de la 1égitimité linguistique, dans la prise en charge
d’une langue par le biais, principalement, de son enseignement officiel comme voie de sa
valorisation, sa normalisation et sa préservation. Aussi, est-il approprié¢ que le mouvement de
revendication amazighe désigne 1’Etat comme étant le principal responsable, si non le seul, de
la déperdition de I’amazigh du fait de sa politique linguistique d’arabisation ? Si cela est en
partie vrai, on constate que les locuteurs berbérophones accordent de moins en moins d’intérét
a la vitalité de leur langue, au role de son usage et de sa transmission intergénérationnelle, qui
est pourtant, de 1’avis unanime des sociolinguistes, un facteur primordial.

Cela étant posé, le mozabite, un des dialectes amazighs classé « vulnérable », dans la
grille de la vitalité des langues, en 2011, par les experts de 'UNESCO, n’a toujours pas
connu, ni une introduction effective a 1’école officielle, ni méme un enseignement informel
dans le réseau associatif. Ce fait nous amene a nous interroger d’une part, sur I’importance
que pourrait avoir un enseignement officiel du mozabite pour sa vitalité, et de 1’autre sur
I’efficacité et le role des locuteurs mozabitophones dans la transmission de leur langue par le
biais du tissu communautaire, qui pourrait étre une alternative a méme de compenser, méme
en partie, I’absence de son enseignement officiel. Il n’est pas besoin de dire que le degré de

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
107



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

vitalit¢ d’une langue s’évalue plus complétement par les facteurs ¢élaborés par
I’UNESCO(2003) relatifs aussi bien aux locuteurs qu’a la politique linguistique étatique.”

Les experts de I’Unesco considérent que « L ‘enseignement dispensé dans une langue est
essentiel a sa vitalité »(2003) ; Cependant, nous sommes de ’avis de Jean-Baptiste Coyos,
concernant la question de savoir si I’enseignement suffit a « sauver » une langue menacée de
disparition, et qu’elle doive étre mise en exergue par les sociolinguistes et pédagogues
(Coyos, 2015), afin de contribuer a évaluer a son juste titre I’importance de ce facteur dans la
vitalité des langues.

Il s’agit ici d’examiner si I’absence de 1’enseignement officiel du mozabite risque de le
mettre en danger, ou bien si sa vitalité peut étre mieux préservée grace a 1’acquisition
familiale et communautaire et sa transmission naturelle. A cet effet, nous tentons de répondre
aux questionnements suivants :

(I) L’enseignement de la langue est-il indispensable pour sa vitalité ? cela sert-il forcément a
sa normalisation, et surtout & son usage ?

(II) De ce fait, et pour le cas du mozabite, ’absence de demande sociale de son
enseignement menace-t-elle vraiment son sa vitalité a terme?

(IIT) A défaut de son enseignement officiel, ’acquisition familiale et communautaire du
mozabite, peut-elle étre efficaces pour sa normalisation sociale, et le maintien de son usage et
de sa vitalité ?

I. L’enseignement du mozabite est-il impératif pour sa vitalité ?

L’enseignement de la langue est I'un des vecteurs de sa vitalité (A), mais il ne suffit
aucunement tout seul pour sa normalisation, sa préservation et 1’élargissement de son usage (B).

A. L’enseignement vecteur de normalisation et de préservation de la langue

Certes, I’enseignement du mozabite demeure vital pour sa normalisation, son passage a
I’écrit, d’autant plus qu’il est considéré par ’'UNESCO parmi les 13 "langues vulnérables” en
Algérie (UNESCO, 2011). De ce fait, son enseignement s’avere primordial pour sa vitalité, du
point de vue symbolique et linguistique :

1. Sur le plan symbolique :

L’¢école en tant qu’institution étatique, détentrice d’un pouvoir symbolique, agit
quotidiennement sur la langue car <<le systeme éducatif, par l'importance de son action
symbolique, a toujours été le lieu et le moyen privilégiés de transmission, de reproduction et
d’imposition de la norme linguistique dans toute société >> (Kh. Taleb Ibrahimi, 1995 : 175).

En effet, une langue enseignée dans les écoles étatiques, surtout si elle I’est de maniere
obligatoire, est valorisée dans 1’imaginaire linguistique de ses locuteurs et son statut est
promu du fait de son appropriation du pouvoir symbolique de 1I’Etat. En ce sens, dans une
situation diglossique, comme celle de I’amazigh, on distingue entre la variété de langue dite
"haute” soutenue par I’enseignement, et la variété¢ de langue dite "basse” généralement non
enseignée dans un cadre officiel.

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
108



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

2. Sur le plan linguistique :

L’école contribue a la normalisation et la fixation d’une langue pour en faire une langue
"légitime” et institutionnelle. La langue francaise d’aprés la révolution frangaise en est
I’exemple parfait, dont I’école, en plus de 1’académie francaise, était la locomotive de
I’institutionnalisation et de 1’unification linguistique, car, comme le souligne bien Pierre
Bourdieu (1982 :75), « dans le processus qui conduit a [’élaboration, la légitimation et
I’imposition d’une langue officielle, le systeme scolaire remplit une fonction déterminante ».

En effet, la langue, qu’elle soit outils ou objet de I’enseignement, est omniprésente dans
le processus de transmission du savoir, et I’école, comme le souligne Fishman, « est une
institution axée sur la langue (...) qu’elle soit elle-méme [’objet de [’enseignement, instrument
d’apprentissage ou les deux a la foisy (1983 : 391)

Le mozabite, comparativement au kabyle qui jouit d’une expérience d’enseignement de
plusieurs décennies et a différents niveaux, accuse un énorme retard en matiere de
normalisation scolaire et d’enrichissement lexical, ainsi de que son passage a une langue
d’expression écrite, du fait de 1’échec de son introduction a I’école. En effet, I’enseignement
officiel du mozabite, s’il avait été concrétisé, aurait pu lui permettre d’avancer dans le
processus de normalisation en lui offrant une production conséquente en matiere de supports
pédagogiques et didactiques, a méme de permettre 1’émergence d’une langue mozabite
scolaire, a I’instar du kabyle scolaire qui est aujourd’hui un fait linguistique attesté. Or,
comme insiste bien Ahmed Bououd « La stabilisation d’une langue s’accompagne de la
scolarisation qui prend en charge [’enseignement de la grammaire et des codes linguistiques
qui identifient telle ou telle langue, » (2011).

Pourtant le besoin de I’enseignement est crucial pour une langue vulnérable comme le
mozabite, et devient encore extrémement urgent pour une langue en danger, lorsque le
processus de transmission intergénérationnelle de cette langue est menacé ou carrément
interrompu. Dans ce dernier cas 1’ultime recours pour sauver la langue de disparition c’est de
revitaliser les conditions de son existence, notamment son enseignement aux enfants
scolarisés. Au sens de Pierre Bourdieu, on ne peut défendre une langue menacée ou ‘‘capital
linguistique menacé’’, qu’en sauvant son ‘‘marché’’ qui est <</’emsemble des conditions
politiques et sociales de production des producteurs-consommateurs>>, et 1’école bien
évidemment reste un enjeu important << parce que cette institution a le monopole de la
production massive des producteurs -consommateurs>> (1982 : 45,46)

Ce ci ¢étant dit, Il faut cependant relativiser I’importance de 1’enseignement pour la
vitalit¢ d’une langue, pour deux raisons : la premicre est que I’école toute seule ne peut ni
préserver une langue, ni sauvegarder ses normes; la deuxiéme est liée au fait qu’apprendre
une langue normalisée a 1’école ne conduit pas forcément a 1’¢largissement de son usage
aupres des locuteurs.

B. L’enseignement n’a pas I’exclusivité de la normalisation, et n’entraine pas forcément
I’élargissement de 1’usage

I1 faut, en fait, relativiser le role de 1’école dans la sauvegarde de la langue et de sa
normalisation, d’autant plus que la langue évolue, en grand partie, dans la sphére extrascolaire
en interaction étroite aves les facteurs sociaux. Dans cet ordre d’idées Fishman souligne qu’

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
109



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

«on charge souvent [’école de donner suite aux efforts de normalisation, mais elle est sans
doute beaucoup trop faible pour y parvenir » (1983 : 392).

L’observation de la vie de la langue nous renseigne bien sur les limites de I’impact de
son enseignement sur sa vitalité. De ce fait, Il est complétement erroné de considérer
I’enseignement de I’amazigh comme le vecteur essentiel de sa vitalité en omettant d’autres
facteurs plus déterminants, notamment ceux liés aux locuteurs, a savoir l’usage et la
transmission entre générations (Bououd, 2011 : 20). Il existe, en effet, bien des langues
mortes, alors qu’elles sont bel et bien enseignées dans une perspective de renforcement des
langues en usage et de découvrir le patrimoine littéraire ancien, comme le latin et le grec en
France’ et le yiddish en Israél (Zomersztajn : 2009). En revanche, un nombre important de
langues vivantes dans le monde ne sont pas enseignées a titre officiel a 1’école, puisque, grace
a Doralité, elles ont pu survivre a tous les facteurs d’anéantissement pendant des milliers
d’années, telle que, d’ailleurs I’amazigh avant les mutations de passage a I’écrit qu’il a connu
ces derniers décennies.

En plus, I’enseignement d’une langue n’implique pas forcément son usage par les
apprenants, et il est simpliste de croire que le fait d’enseigner une langue entrainera, de facto,
I’¢élargissement de son usage. Dans ce sens le sociolinguiste Mikel Zalbide se pose la question
a propos du basque, dans un style ironique : « En envoyant le lundi matin nos enfants a
l’ikastola apprendre a dire dicotylédon en basque, pensons-nous que nous provoquons un
changement dans [’environnement socioculturel a la maison, dans le voisinage, le cercle
d’amis, le village ? » (2003). Effectivement, "apprendre" ne signifie pas ‘‘utiliser’’, sauf pour
le cas d’apprentissage par les émigrés de la langue du pays d’accueil comme langue étrangere
a des fins d’intégration et d’immersion. Autrement, 1’'usage de la langue dépend de plusieurs
facteurs sociolinguistiques, économiques et politiques. Jean-Baptiste Coyos conclut au méme
titre que Karmele Rotaetxe, sur la base de différentes enquétes sociolinguistiques sur le
basque que « ['usage ne semble pas s’accroitre au méme rythme que la connaissance »
(2015 :35).

A cet effet, il faut, se poser la question de savoir si I’enseignement de I’amazigh scolaire
aux ¢léves amazigophones, implique forcément son usage par ces derniers en dehors de la
classe. Le kabyle dialecte enseigné a titre obligatoire en Kabylie depuis deux décennies, en
plus de I’arabe scolaire, en est I’exemple qui illustre parfaitement nos propos. L’observation
du terrain nous a montré qu’il y’a un net décalage entre la langue scolaire et [’usage, et il est
clairement établi que le kabyle scolaire normalis¢ de méme que 1’arabe scolaire, ne sont
employés par les €léves qu’en classe pendant quelques heures de la semaine, et ceux-ci
passent au kabyle véhiculaire appelé "kabyle francisé” formé en code mixing (mélange de
formules et de phrases francaises et kabyles et parfois arabes) et parfois au frangais ou a
I’arabe dialectale, juste en sortant de la classe. Ainsi A. Dourari remarque que: « L'écart,
entre la forme linguistique "standardisée" employée dans les médias et l'école (hypertrophie
néologique et création lexicale anarchique), et celle de la communication sociale (emploi
social), est énorme ce qui diminue drastiquement l'utilité de celle-ci... » (2012 :14).

Au plan macro sociolinguistique, il faut signaler les conséquences néfastes que la
survalorisation de 1’enseignement de 1’amazigh qualifi¢ d’”avancée symbolique”, peut avoir
sur sa promotion réel, dés lors qu’on considére que cette "avancée " est un facteur suffisant
pour sa promotion ; ce qui nous fait perdre de vue la nécessité de 1’usage de I’amazigh et son

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
110



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

extension comme moyen privilégié de communication. En ce sens le linguiste Rototaetxe
Karmele s’interroge a propos du basque « On peut se demander si l'insistance politique sur le
coté symbolique du basque n’aurait-elle pas sous-estimé le besoin de ['utilisation de la
langue, instrument primordial de communication » (1997, cité par Coyos, 2015 :36).

Cette interrogation est parfaitement pertinente pour le cas de I’amazigh en Algérie que
la politique de sa promotion n’arrive pas a sortir de la dimension politique et symbolique.
Pour exemple, le HCA® et le Ministére de ’éducation nationale, suite & un accord de
partenariat signé le 21 février 2017, essayent d’accélérer au plus vite le processus
d’intégration de I’amazigh dans le systeme éducatif, en annongant déja un plan de
"généralisation” de cet enseignement a terme a I’ensemble des 48 wilayas ainsi qu’au profit
de la communauté algérienne a I’étranger, par la mobilisation d’avantages de postes
budgétaires (El Moudjahid, 2017). Alors, qu’en 1’absence d’une Académie de langue amazigh
toutes les questions d’aménagement et de normalisation de I’amazigh n’ont pas encore été ni
traités suffisamment ni résolues !. D’autre part, en réduisant cette question a une simple
gestion budgétaire, on fait abstraction des exigences d’ordre sociolinguistique a méme de
garantir la réussite d’une telle opération en dehors de la Kabylie.

En fait, afin que la connaissance et ’'usage de 1’amazigh se complétent et que la
fonction de 1’école réussisse, il faut que I’action de I’Etat et de 1’école soit jointe a une
adhésion sociale a travers le territoire national ou I’amazigh est enseigné. Cette adhésion doit
étre créée chez les locuteurs, a notre avis, soit par la sensibilisation qui provoquerait une prise
de conscience de I’'importance de cette langue, soit a défaut, par la création d’un besoin réel
de son apprentissage grace a des stimulations d’ordre professionnel et économique.

II. L’absence de la demande sociale pour I’enseignement du mozabite menace-t-il sa
vitalité ?

Certes, la demande sociale exprimée d’une communauté linguistique pour
I’enseignement de sa langue traduit une attitude positive envers celle-ci ; c’est dans cet esprit
que l’article 34 de la loi d’orientation sur I’Education Nationale n° 08-04 du 23 janvier 2008,
associe I’introduction de I’amazigh dans le systéme éducatif algérien a « la demande exprimée
sur le territoire national. ». Néanmoins, pourrait-on considérer, par opposition, que 1’absence
de cette demande chez les locuteurs mozabitophones exprime une sous-estime voire une
désaffection envers leur langue au point qu’il menace sa pérennité ?

La réponse est bien évidemment négative. Or il s’aveére, de notre observation-
participation de pres sur le terrain quant a I’expérience de 1’introduction de I’enseignement du
mozabite a 1’école, et de sa promotion institutionnelle ’, que ce fait n’est nullement synonyme
de manque d’intérét, et encore moins de désaffection des locuteurs mozabitophones envers
leur langue la mettant en risque de disparition. Il est plutdt li¢ a deux facteurs principaux : les
conditions sociolinguistiques défavorables dans lesquelles cette expérience est effectuée dans
le Mzab (A), et le sentiment de sécurité linguistique bien ancré dans I’imaginaire collectif et
les attitudes des mozabitophones, qu’on essaye d’exposer a travers les représentations,
attitudes et pratiques langagicres (B).

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
111



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

A. Des conditions sociolinguistiques défavorables a I’introduction du mozabite a I’école

La demande sociale exprimée en Kabylie en faveur de I’enseignement de 1’amazigh est
le résultat d’un ensemble de facteurs sociopolitiques, historiques et sociolinguistiques propre
a la Kabylie, qui n’étaient pas forcément, et ne le sont pas encore a nos jours, tous disponibles
dans d’autres communautés berbérophones telle que celle du Mzab. Connue pour étre le fief
du printemps berbere de 1980, la Kabylie dispose déja en 1994 d’une tradition
d’enseignement du kabyle dans I’émigration et dans le tissu associatif qui remonte au moins
aux années soixante- dix. D’autre part, I’arabisation au fil des si¢cles d’un nombre important
de kabylophones posait 1’enseignement du kabyle comme un rempart contre sa déperdition.
Et c’est grace a une prise en charge politique et partisane, que la revendication de
I’enseignement de 1’amazigh est devenue le pivot central de I’affirmation identitaire en
Kabylie, et est inscrite depuis les années 1990 dans les programmes des partis politiques
encrés en Kabylie notamment le RCD et le FFS. A cet effet, la “‘gréve du cartable’” menée
pendant 1’année scolaire 1994-1995 et ses aboutissements sont venues comme un
couronnement naturel de ce parcours.

Au Mzab, en revanche, ce n’est qu’a la suite des accords du 22avril 1995° dont le
mouvement associatif mozabite était partie prenante’, et en application d’une décision du
HCA et du Ministére de 1’éducation nationale, que le mozabite a connu sa premiére
expérience d’enseignement dans son histoire millénaire. Il s’agissait d’une introduction du
mozabite a titre "symbolique” dans des classes pilotes de fin de cycle moyen et secondaire
dés ’année1995-1996 au méme titre que cinq autres dialectes amazighs'’. Le démarrage a eu
lieu avec 584 éléves encadrés par 21 enseignants formés par le HCA'', et réparties sur 14
¢écoles se trouvant dans des zones urbaines a majorité mozabitophones de quatre cités : Ben-
izguene, Guerrara, Ghardaia et Berriane ; Néanmoins, cette opération a connu diverses
entraves et le nombre d’éleéves et d’enseignants de cette matiére n’a cessé de diminuer au fil
des années pour atteindre en 2003-2004 un seul enseignant avec 76 €léves, puis 19 éléves en
2008-2009 dans deux établissements sur le 224 que compte la wilaya (Chaker, Chemakh,
Nouh, 2010 : 5186).

Il est inutile de relater ici les différents obstacles d’ordre idéologique, pédagogique et
administratif, qu’a connu cette expérience, puisqu’ils ne sont pas une spécificité du Mzab, et
sont identiques dans la plupart des régions berbérophones concernées. Néanmoins, il faut
signaler que 1’antagonisme ethno-confessionnel entre Mozabites et Arabes, est un autre
facteur important de blocage : les mozabitophones qui se considerent, selon la doctrine
ibadite, "en état de secret” (halat el-kitman) sont d’une attitude trés méfiante et réservée
envers 1’"autre, 1’Arabe”, et ne font jamais de prosélytisme pour leur rite. Leur langue est
congue comme une marque d’identification aussi et un héritage propre a eux. Ils ne voient pas
d’utilité¢ de I’enseigner a 1’”Arabe”. Les agressions sanglantes qu’ont subits les Mozabites de
la part de leurs voisins arabophones (Chaambas, Mdabihs, Bni merzoug) dans les crises
cycliques qui ont secoué¢ le Mzab depuis 1975 jusqu’a 2015, et qui ont fait des dizaines de
morts mozabites ainsi que d’énormes dégats matériels, n’ont fait qu’accentuer cette attitude
pour se transformer en refus catégorique d’enseigner "sa” langue aux arabophones. D’autant
plus que ces crises ont abouti a une nette séparation spatiale entre les deux groupes

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
112



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

ethnolinguistiques et religieux dans une dichotomie : "zones mozabitophones ibadites” -
"zones arabophones malikite”.

Enfin, une reprise de cet enseignement a eu lieu en I’année scolaire 2016-2017 dans une
dizaine d’écoles situées dans la plupart, dans des cartiers mozabitophones, a Ghardaia et
Guerrara (2 105 Km au nord est). Il est assuré par cinq enseignants licenciés de 1’amazigh
nouvellement recrutés (un mozabitophone, 4 kabylophones) qui prennent en charge une
vingtaine de classes au niveau du cycle primaire (4™ et 5°™), avec environ 500 éléves dont
857 environ sont mozabitophones, ce qui donne, parfois, des classes hétérogénes dans la langue
mére des éléves.'? Il est prématuré d’évaluer cette expérience qui est encore dans ses débuts.

Au final, si I’introduction officiel de I’amazigh en Kabylie vient comme une réponse a
une revendication sociale 1égitime hautement exprimée, cette opération, en revanche, n’a été
effectuée au Mzab que par une décision politique brutale, mise en ceuvre par une procédure
administrative dépourvue de tout esprit, sans qu’il y’ait au préalable ni de besoin réel exprimé
par des locuteurs ou de la communauté scolaire(parents d’¢éleves, pédagogues..). Bien qu’on
puisse comprendre les motivations de cette décision soucieuse de donner une dimension
nationale a cette opération, il est toutefois remarquable 1’absence d’un processus de
sensibilisation de proximité aupres de la société civile du Mzab. Bien au contraire, la "gréve
du cartable” en Kabylie a été présentée a 1’époque par certains medias arabophones comme
“une manipulation partisane a des fins non avouées”...etc. de crainte qu’elle ne se propage
dans les autres régions berbérophones.

Les faits explicités précédemment expliquent comment le fait de dicter 1’enseignement
de I’amazigh, par une décision politique dans une communauté ou ’amazigh est encore au
stade de 1’oralité presque quasi-totale, et ne disposant ni d’expérience précédente, ni d’outils
pédagogiques et d’enseignants qualifiés, et ne connaissant pas de besoin réel exprimé; ne peut
étre qu’"un échec tres net” (Chaker, Chemakh, Nouh, 2010 : 5186).

B. Le sentiment de sécurité linguistique chez les mozabitophones

En plus des faits citées supra, 1’absence remarquable d’adhésion sociale au Mzab a
I’enseignement du mozabite traduit une absence du "besoin”, di essentiellement au sentiment
de sécurité linguistique bien ancré dans les représentations sociolinguistiques des Mozabites,
qu'on peut démontrer a travers un bref exposé de leurs représentations et discours sur
I’amazighité, leurs attitudes et leurs pratiques langagiéres collectives :

- Au niveau des représentations et discours : les Mozabites sont trés attachés a leur
langue amazighe autant que leur particularisme religieux, considérés tous deux des piliers
fondateurs de leur identité au point qu’on ne peut pas concevoir un mozabite sans qu’il soit
berbere et ibadite a la fois. Or I’ibadisme en effet, a tout le temps servi de rempart contre
"’autre” qui, lui, est "arabe et sunnite”. De ce fait on ne trouvera pas, méme chez 1’¢lite
religieuse arabisante mozabite, de discours hostile au fait amazigh en tant que langue et
patrimoine communautaire. Cependant, la langue mozabite, (comme le rite ibadite), est
considérée comme une "langue communautaire” appartenant au registre intime qui a sa place
dans la sphere privée sans devoir pour autant la propager ou I’introduire dans la sphére
publique. Aussi, la conception de I’amazighité chez les mozabites ne s’inscrit pas en porte a
faux a la langue arabe scolaire ou classique. Cette derni¢re considérée comme "sacrée” et

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
113



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

indispensable pour préserver la religion et le rite ibadite, est enseignée obligatoirement aux
enfants mozabites des I’age de 6 ans dans les écoles coraniques comme un "devoir religieux”.

D’autre part, la langue mozabite dans I’imaginaire du groupe jouit d’une parfaite
sécurité tant qu’elle est utilisée et transmise entre les différentes générations. Par conséquent,
ses locuteurs ne voient pas dans son enseignement réclamé par une certaine élite, ni une
nécessité urgente pour la préserver, ni une utilité pratique, et encore moins une cause politique
pour laquelle il faut lutter et occuper la sphere publique. Certaines élites politiques mozabites
appellent plutoét a la reconnaissance officielle de 1’'Ibadisme, per¢gu comme "une hérésie
"(firga dhala) par des théologiens sunnites, et méme par beaucoup de concitoyens, aussi bien
arabophones que berbérophones. Ce qui explique son exclusion pure et simple des
programmes de 1’école publique.'’

- Au niveau des attitudes : Bien qu’on reléve d’une part, une grande sympathie des
mozabites pour les actions de promotion de 1’amazighité en générale et de la langue et du
patrimoine mozabite en particulier, on remarque d’autre part, leur faible adhésion en faveur de
I’enseignement de leur langue, pour les raisons avancées ci-dessus. Ainsi une majorité des
parents d’éleéves mozabites ne jugent pas utile d’enseigner leur langue, en arguant qu’elle est
transmise et pratiquée “chez soi”. (Ramdani, 2008 : 77,85)"

- Au niveau des pratiques langagiéres: Généralement polyglotte, le Mozabite est en paix
avec toutes les langues en usage en Algérie, bien qu’il se trouve dans une situation de
diglossie : arabe classique/scolaire-mozabite et arabe algérien. Il s’agit plutot d’une diglossie
fonctionnelle au sens de Ferguson, ou on emploie selon une distribution fonctionnelle les
quatre langues en usage, en fonction de la situation et le contexte sociolinguistique : le
mozabite dans son milieu familiale et communautaire, 1’arabe classique dans la sphére
religieuse et officielle, I’arabe algérien en présence d’un arabophone, et enfin rarement le
francais/anglais réservés a certains contextes qui le nécessitent. L’attitude généralement
paisible et non hostile des mozabitophones envers les autres langues, est due a une forte
certitude que ces langues en usage par eux, ne représentent pas une menace pour leur langue.

I1 ressort de ce qui précede que 1’absence de la demande sociale pour 1’enseignement du
mozabite ne remet aucunement en cause sa vitalité subjective (I’attachement du locuteur a sa
langue). Cependant, il n’est pas moins intéressant de s’interroger si la transmission familiale et
I’enseignement communautaire, peuvent étre dans le contexte mozabites, une alternative pour
la préservation et la vitalité de cette langue a méme de compenser, dans une certaine mesure, le
déficit de son enseignement a I’école officielle.

II1. Pacquisition familiale du mozabite et son enseignement communautaire est-il une
alternative ?

L’école, au sens de Bourdieu, est I’'une des institutions de 1égitimation d’une langue de
par le pouvoir symbolique que lui octroie I’Etat en sa qualité de détenteur de La langue
1égitime, « mais ni elle ni les autres institutions culturelles ne peuvent pleinement compenser
[’absence de proximité socialisante favorisée par la concentration territoriale. Elle ne peut se
substituer a la famille ...» (Landry, 2008 :168). Ainsi, en 1’absence d’un enseignement
officiel du mozabite, I’acquisition en milieu familiale et communautaire, associ¢ a 1’usage
restent, a notre sens, indispensables pour sa préservation et sa transmission(A). Aussi, le role
de la société est incontestable dans le processus de normalisation, qui n’est aucunement une

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
114



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

exclusivité de I’école ; ce ci est d’autant plus vrai pour une société qui jouit d’une certaine
autonomie culturelle comme celle du Mzab (B).

A. L’acquisition familiale et ’enseignement communautaire : une voie idéale pour la
préservation du mozabite

Etant établi qu’une langue est, par définition, le produit et le vécu d’une société, le role de la
famille, comme maillon de transmission, est crucial dans sa continuité et sa vitalité, et d’aucuns
affirment méme que I’acquisition de la langue est plus efficace en milieu familial que
I’apprentissage scolaire. En effet, une enquéte de terrain sur le basque démontre que « chez les
jeunes, a la période ou se fixe [utilisation de la langue basque a [’extérieur de la
maison,!’influence familiale est beaucoup plus notable que celle de I’écoley (Garabide,2003 : 14).

Au Mzab I’acquisition de la langue mozabite en milieu familial constitue une stratégie
de préservation et de survivance du groupe, ou la femme joue encore un rdle sacralisé
de "gardienne des traditions”. C’est ainsi qu’une enquéte récente aupres des femmes de
Ghardaia démontre que « la majorité écrasante de ses femmes Mozabitophones de Centre-
ville de Ghardaia, ne transmet que la langue Mozabite a leurs enfants a [’exception de
quelques cas d’exogamie. » (S. Kh.El hadj Moussa, 2014 : 43).

Certes, bien que 1’école reste une institution de légitimation et de transmission de la
langue, il n’en demeure pas moins que 1’acquisition en milieu familial, 1i¢ a I’instinct méme
de communiquer, et rattachée a l’intimit¢ de la sphere privée, offre les avantages de
I’acquisition naturelle de la langue véhiculaire en évolution. Cette transmission
intergénérationnelle est pour le mozabite, d’autant plus importante des lors qu’il est vécu par
les mozabitophones comme un moyen d’affirmation identitaire voire un mécanisme de
survivance en face de toute assimilation sociolinguistique de la majorité arabophone. Afin de
démontrer les vertus du modéle d’acquisition familial, on ne peut que reprendre les propos du
psycholinguiste Jean Petit:

«Un milieu familial normal offre les conditions idéales au déploiement de la stratégie naturelle de
l’acquisition. Un apprenant unique est en effet en contact avec au moins deux personnes lui servant de
modele linguistique. Dans une classe immersive, la situation est toute difféerente. Le seul modele
présent est [’enseignant qui trouve en face de lui une vingtaine d’apprenants ou davantage » (Coyos,
2015: 40).

D’autre part, les mozabitophones constituent une communauté ethnolinguistique et
religieuse bien soudée, dotée d’une organisation sociale €¢laborée. L’instruction des enfants
dans les écoles communautaires'” est adoptée comme une stratégie collective de préservation
et de transmission du patrimoine mozabite dans toutes ses dimensions. Cet enseignement
obligatoire notamment pour les filles mozabitophones, est dispensé dans une cinquantaine de
ces €écoles et s’étendent en réseaux a travers le territoire national et & I’immigration (France et
Canada). Cependant, le mozabite bien que souvent utilis¢, en partie ou en totalité, comme
langue de [D’enseignement religieux traditionnel, n’a jamais figuré comme matiere
d’enseignement faute de besoin sociétal exprimé, excepté un enseignement limité de textes
littéraires mozabites a I’institut Is/ah (réforme) de Ghardaia depuis 1985(Fekhar, 2015). De ce
fait, D’introduction du mozabite comme maticre d’enseignement dans les écoles
communautaires n’a cessé d’étre réclamée par certaines depuis les années quatre vingt dix'®,
parallélement aux tentatives de son introduction dans 1’école publique. Cette revendication si

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
115



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

elle parvenait a étre réalisée, va pallier pleinement au déficit de ’enseignement officiel du
mozabite a 1I’école publique, elle sera méme la stratégie la plus appropriée pour passer a la
phase de normalisation du mozabite, au vu des caractéristiques sociolinguistiques particulieres
des mozabitophones et leur condition de minorité.

B. La normalisation communautaire grace a I’autonomie culturelle

Il est bien admis que la langue scolaire ne suit pas l’usage, elle reste bien souvent
cloisonnée dans le milieu scolaire, loin de la réalité vivante de la langue. En effet, la norme
scolaire, du fait de son caractere relativement statique, est en confrontation permanente avec
I’'usage en évolution, au point que d’aucuns affirment bel et bien que «L ’état exact de la
langue est celui que combattent les manuels.» (Grondjouon, cité par Bibeau, 1977 : 18) . Or
la vie de la norme dépend de sa réceptivité sociale liée aux différents facteurs
socioéconomiques, (Osthus, 2007 : 629), et la communauté linguistique contribue a la
formation de la norme par une « normalisation naturelle, c’est-a-dire qui se déroule dans des
contextes de nécessité ou de convenance sociale » et ce « selon des criteres psycho-sociaux
qui font que tel élément linguistique est retenu, rejeté, ajouté, retranché » (Bibeau, 1977 : 19).

Le role de la communauté linguistique dans la création et ’entretien de la norme est
d’autant plus important lorsqu’il s’agit d’une communauté ethnolinguistique aussi organisée
que celle du Mzab, ce qui la prédispose d’une "autonomie culturelle ” dans le sens ou ’entend
Fishman (dans sa théorie de revitalisation ethno-langagiere « Reversing language shift ») en
tant que « les conditions de survie des langues en situation minoritaire » (Fishman, 1990 : 5-
36,Cité par Landry,2010 : 92).Et ceci lui permet de contribuer pleinement dans le processus
de normalisation de sa langue. Rodrigue Landry propose une définition plus ¢élaborée de
I’"autonomie culturelle " qu’on retient ici; celle-ci doit étre fondée selon lui, sur trois
composantes : «une identité collective et s’exprime par une prise en charge d’institutions
sociales et culturelles qui la dotent d’une capacité de gouvernance (ou d’autonomie) dans un
contexte de proximité socialisante et de legitimité idéologique » (2008 : 152,153). Examinons
ces trois ¢éléments pour le cas du mozabite :

- La complétude institutionnelle : qui signifie « la capacité par le groupe de gérer les
institutions qui donnent naissance et vie a ses projets collectifs et a sa vitalité
communautaire ».En effet, la communauté mozabite dispose d’un réseau d’institutions
socioculturelles et religieuses ancrées dans I’histoire milliaire du Mzab. Ces institutions qui
ceuvrent pour la préservation et la continuit¢é du groupe, s’appuient sur deux maillons
indissociables d’identification, en I’occurrence : la langue mozabite et le rite ibadite. A cet effet,
elles fonctionnent selon leurs propres dynamiques et objectifs, a méme d’assurer leur
homogeénéité et autonomie d’action sur le plan socioculturel et linguistique.

- proximité socialisante : il s’agit du « novau foyer-famille, voisinage, communautéy»
formant le contexte indispensable pour toute transmission intergénérationnelle. Ce triptyque
est parfaitement présent dans la société mozabite dotée d’un réseau de proximité solidaire et
trés complexe qui commence par la petite famille, et I’ Achira(le clan), et se termine au niveau
de la communauté dont la langue amazighe constitue un repére identitaire fondamental.

- légitimité idéologique : le mozabite tout comme les variantes de 1’amazigh est consacrée
officiellement par la reconnaissance constitutionnelle de 2002(Article 3 alinéa 2) et de 2016

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
116



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

(Article 4 alinéa 2) qui stipule de promouvoir Tamazight « dans toutes ses variétés ». 1l
dispose ainsi, au moins sur le plan théorique et symbolique, d’une 1égitimité comme langue de
I’Etat et de la sphére publique, et sort ainsi de son statut d’infériorité de "patois local "(lahja
mahalliyya).

C’est ainsi que le mozabite, nous semble-il, jouit de toutes les conditions
sociolinguistiques de création et de légitimation sociale de la norme linguistique "implicite”
de nature orale et non codifié¢e, créée par les usages effectifs. Il faut, cependant que celle-ci se
transforme en norme linguistique "explicite” «codifiée et consacrée dans un appareil de
référence (......) c’est-a-dire dans les usages officiels, dans la presse écrite et audiovisuelle,
dans le systeme de [’éducation.... » (Aleong , 1983 : 261, 262.).

Conclusion :

On peut retenir avec certitude que la vitalit¢ du mozabite et son maintien en tant que
<<langue premiere de communication et de socialisation dans la communauté>>, pour
reprendre les termes de Joshua Fishman(1964 : 32-70. Cité par Rajend, 2009 : 245) ; dépend
d’abord et avant tout de I’attachement et du role de ses locuteurs, en tant qu’acteurs
principaux de la langue, plutét que de son introduction a 1’école publique qui reste, cependant,
un impératif pour les besoins de normalisation et d’un éventuel aménagement de I’amazigh au
plan national. Or I’école toute seule ne peut, ni impulser 1’'usage, ni fixer et imposer la norme
et encore moins préserver une langue. Fishman remarque, a juste titre, a propos de la réussite
de ’aménagement de I’hébreu et de I’indonésien attribuée essentiellement a 1’école, que
« rien ne prouve clairement que c’est a l’école elle-méme, et non a d’autre mécanismes
sociaux qu’est attribuable la plus grande part du succes. » (1983 : 392).

La prééminence du role de la société sur celui de 1’école en maticre linguistique est
beaucoup plus attestée dans le cas des communautés ethnolinguistiques en lutte pour
I’affirmation de soi, et ou la langue joue un role primordial. Dans ces communautés, comme
celle du Mzab, la préservation de la langue par sa transmission et son usage, est adoptée
comme stratégie collective dans laquelle 1’école ne joue encore aucun réle. La communauté
mozabite, doublement minoritaire a, en effet, développé des mécanismes de survivance qui
permettent, a la fois, une adaptation intelligente a la modernité, et une transmission entre
générations du rite ibadite et du "capital linguistique commun” au sens de Bourdieu. Cette
transmission-usage est d’autant plus considérée chez les femmes mozabitophones comme un
"devoir parental”, exigé d’ailleurs par les traditions d’éducation des enfants bien ancrées dans
I’imaginaire du groupe et ses attitudes et pratiques sociolinguistiques quotidiennes.

Cependant, Il est tout a fait admis que I’'usage communautaire d’une langue ne suffit pas
tout seul pour son maintien, et le dialecte mozabite connait un retard considérable au plan de
sa prise en charge par I’"appareil de référence”, dont I’enseignement est 1’un des fondements,
notamment au niveau du systeme de notation, de néologie, et d’outils pédagogiques, etc.
Pourtant cette entreprise est plus aisée pour le mozabite, au vu de son ancrage démo-
linguistique limité au Mzab, et son caractére homogene puisque les variations phonétiques et
lexicales entre les cités mozabites sont minimes voire insignifiantes. Bien que ce déficit peut
étre, a notre avis, palli¢ grace aux atouts dont le mozabite dispose cités supra. En effet, les
fonctions que I’enseignement procure, en I’occurrence la transmission et la normalisation,
peuvent étre pour le mozabite, assurées pleinement et méme d’une maniére plus adéquate,

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
117



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

grace aux réseaux communautaires de proximité socialisante qui évoluent dans une véritable
autonomie culturelle, telles que les écoles communautaires ibadites et 1’organisation
socioreligieuse. Certes, 1’enseignement du mozabite a travers ces écoles peut étre percu
comme la meilleure voie a méme de permettre, outre la préservation de la langue et la fixation
de la norme, la création et I’enrichissement lexical, et la revitalisation du socle lexicale ancien
en voie de déperdition, et le renforcement ainsi de la langue véhiculaire en usage.

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
118



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?
Références Bibliographiques :

ALEONG Stanly. « Normes linguistique, normes sociales, une perspective anthropologique »,
LA NORME LINGUISTIQUE : S.D. Edith BIDARD, Jacques MAURAIS, paris : Editions LE
ROBERT, (1983) : pp.255-281.

BIBEAU Gilles, GERMAIN Claude. « La norme et ’enseignement de la langue ». Québec
frangais n° 28, (Décembre 1977) : pp.511-541. [en ligne].

BOUGCHICHE Lamara. Langue et littérature berbere, des origines a nos jours,
Bibliographie internationale systématique : paris, Awal-Ibis Press, 1997.

BOUOUD Ahmed. L ’amazighe langue officielle : L’Amazighe n’est pas une langue morte,
mais réanimée par [’officialisation : 2011. Cf. [ www.Amazigh-officielle. 29 Juin. 2011]
BOURDIEU Pierre. Langage et pouvoir symbolique : paris, Editions FAYARD, 1982.
BOURDIEU Pierre. Ce que parler veut dire, L’économie des échanges linguistiques : paris,
Editions Fayard, 1982.

CHAKER Salem, CHEMAKH Said, NOUH Abdallah. « MZAB — MOZABITES : Langue et
littérature ». ENCYCLOPEDIE BERBERE, XXXII, MGILD - MZAB, PEETERS, Paris —
Louvain —Walpole, MA, (2010) : pp.5181-5190.

Communique du 22 avril 1995, République Algérien Démocratique et Populaire, Présidence
de la république.

COYOS Jean-Baptiste. « L'enseignement suffit-il a “’ sauver > une langue menacée ?
L’exemple du Pays Basque ». Revue d'études basques n° 10 (2015). Lapurdum [En
ligne].consulté le 09 mai 2016. URL :[ http://lapurdum.revues.org/40]

Décret  présidentiel 147/95 du 5 juin 1995, portant création du Haut Commissariat a
I’ Amazighité.

DOURARI Abderrezak. « La normalisation de tamazight en Algérie: enjeux linguistiques et
symboliques ». Timsal n tmazight, n°3, (2012).
[http://www.cnplet.net/file.php/1/revues/dourari.pdf]

El HADJ MOUSSA Souhila Khaoula. L'apport de la femme mozabitophone dans le
maintien/transmission du Mozabite : cas de centre ville de Ghardaia, mémoire de Master
Langue francaise, Spécialité : Sciences du langage et Sémiologie de la communication, Dir.
Fatma Zohra CHerfaoui : Ouargla, Université de Kasdi Merbah, 2013 /2014.

EL MOUDJAHID, Quotidien national d’information, 19/08/2017. [http://hca-dz.org/el-
moudjahid-enseignement-de-tamazight-generalisation-a-38-wilayas. Elmoudjahid.DZ.]
FEKHAR Abdelouahab. Tiselselt n wuregh : Alger, Imprimerie des beaux- arts, 2015. [en
arabe et en mozabite].

FISHMAN Joshua A.« Aménagement et norme linguistiques en milieu linguistiques
récemment conscientisés ». LA NORME LINGUISTIQUE, S.D. Edith BIDARD, Jacques
MAURALIS : paris, Editions LE ROBERT, (1983) : pp.383-395.

GARABIDE Elkartea. L’expérience basque, clés pour la récupération linguistique et
identitaire : Gipuzkoa, Espagne, Créative commons, 2003.

LANDRY Rodrigue. « Au-dela de 1’école: le projet politique de 1’autonomie culturelley.
Francophonies d'Amérigue n° 26 (2008). [http://id.erudit.org].

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
119



18.

19.

20.

21.

22,

23.

24,

25.

26.

27.

28.

29.

Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

LANDRY Rodrigue et al.«Autonomie culturelle, gouvernance et communautés francophones
en situation minoritaire au canada ». Politique et Sociétés vol. 29, n°1(2010) : pp. 91-114.
[http://id.erudit.org].

Loi d’orientation sur I’Education Nationale, n°08-04 du 23 janvier 2008, J.O.R.A.D.P. n°04
du 27 janvier 2008.

Ministére de I’Education National, France, « Langues et cultures de [’Antiquité — Quelle
place  pour les langues  de  ['Antiquité? » : éduscol, Octobre 2013

[ http://eduscol.education.fr/ress-LCA]

OSTHUS Dietmar. « L’histoire sociale et la constitution de la norme linguistique—les modeles
frangais, espagnol et portugais », Iliescu, Maria/Siller-Runggaldier, Heidi/Danler, Paul (edd.),
Actes du XXV Congres International de Linguistique et de Philologie Romane (Innsbruck 3-8

septembre, Tiibingen, 2007. [en ligne].

RAJEND Mesthrie et al., INTRODUCING SOCIOLINGUISTICS : Edinburgh University
Press, second édition, 2009.

RAMDANI Ahmed. Le berbere dans la Vallée du Mzab, sécurité/insécurité linguistique,
représentation et maintien, Magister Francais, S.D.Salah Khennour, Option : Sciences du
langage, Département des langues étrangeres, F.L.S.H: OUARGLA, Universit¢ Kasdi
Merbah, 2008.

ROTAOTAETX Karmele. « Connaissance et usage d’une langue minoritaire: le cas
basque ». Proceedings of the 16th International Congress of Linguists — Paris, Oxford,
Pergamon, Paper n° 0485(1997). [en ligne].

TALEB IBRAHIMI Khaoula, Les Algériens et leur(s) langues : Eléments pour une approche
sociolinguistique de la société algérienne : Alger, Les Editions El-Hikma, 1995.

UNESCO. Vitalité et disparition des langues : paris, 2003. [ http://www.unesco.org]
UNESCO. Atlas des langues en danger dans le monde : paris, 3™ édition, 2011. [Atlas
interactif en ligne, http://www.unesco.org/culture/languages-atlas/fr/atlasmap/language-id-
1996.html ]

ZALBIDE Mikel. Ahuldutako Hizkuntza Indarberritzea : teoriak zer dio ? (Le renforcement
des langues menacées : que dit la théorie ?) : 07/07/2003. [ www.erabili.com].
ZOMERSZTAIN Nicolas. «Judaisme: Le yiddish une langue juive vivante » : Centre
Communautaire Laic Juif David Susskind asbl, Mardi 8 septembre (2009). [www.cclj.be].

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
120



Abdallah NOUH : La vitalité du dialecte mozabite dépend-elle de son enseignement officiel ?

Notes

" Cet article s’inscrit dans le cadre du Contrat de Consultation n°119633/Projet n°107946-002, du
CRDI, Canada - CREAD, Algérie 2016-2017.

> Selon PUNESCO une langue est menacée dans sa vitalité « lorsque ses locuteurs cessent de la
pratiquer, réservant son usage a des domaines de plus en plus restreints, et qu’elle ne se transmet plus
de génération en génération. ». (2003)

3 La grande partie des travaux linguistiques du champ amazighe est axée sur la langue, notamment la
morphologie et la lexicologie, et peu d’études sont effectuées sur les questions de sociolinguistiques
relatives aux locuteurs amazighphones.

* En I’occurrence la transmission, le nombre et le pourcentage des locuteurs, I’utilisation de la langue
et son extension aux nouveaux domaines, le matériel d’apprentissage et d’enseignement, la politique
linguistique et attitudes des locuteurs, et enfin la qualit¢ de la documentation linguistique. Cf.
UNESCO, 2003, Idem.

> Ministére de I’éducation national, France, « Langues et cultures de I’ Antiquité — Quelle place pour
les langues de I’Antiquité ? », éduscol, Octobre 2013, p.2. Cf.[ http://eduscol.education.fr/ress-LCA]

% Haut Commissariat a I’Amazighité, institution rattachée a la présidence de la république créée par le
décret présidentiel 147/95 du 5 juin 1995, et chargée de la promotion de I’amazighité et I’ introduction
de Thamazight dans les systémes de I’enseignement, de communication et de 1’environnement.

7 J’ai été membre au HCA, pendant le mandat 1995-1998, et parmi les encadreurs des enseignants de
I’amazigh pendant le 1* stage de perfectionnement en Juillet 1995 a Ben Aknoun Alger, ainsi que les
stages qui lui sont succédé, et j’ai suivi de prét cette expérience sur le terrain mozabite depuis son
commencement.

§ Accords conclus entre la Présidence de la République et les mouvements amazighs, a savoir : le
Mouvement Culturel Berbére (coordination national), le mouvement culturel amazigh des Aurgs, le
mouvement MZab, et quelques syndicats de 1’éducation.

’ Cf. RADP, Présidence de la république, Communiqué du 22 avril 1995.

19y 11 sagit des variantes kabyle, chaoui, chenoui, targi, et chleuh de sud ouest.

"' Ces enseignants a majorit¢ de Guerrara et de Ben-izguene avaient bénéficiés d’un stage de
perfectionnement de courte durée pendant 1’été 1995.

2 Ces chiffres nous sont parvenus des enseignants concernés, les prévisions de la Direction de
I’Education de la Wilaya de Ghardaia, donnent le chiffre de 1104 éléves en novembre 2016. Cf. DEF,
Etat de I’enseignement de la langue amazighe, Wilaya de Ghardaia, Novembre 2016.

" Cf Kamelddine Fekhar et 25 premiers signataires, « Projet de revendication d’officialisation de
I’ibadisme », Pétition, 2009, (polycopie en arabe).

' Dans son travail sur la région de Guerrara au Mzab, qui s’appuie sur une enquéte du terrain Ahmed
Ramdani reléve que « Les arabophones disent que cette langue n’a aucun intérét pour leurs enfants du
moins dans un court terme, alors que les berbérophones affirment qu’il n’y a pas de nécessité a en faire
une matiere a l’école * puisqu’on la parle bien chez soi’ »

P11 y’a deux types d’écoles communautaires en charge de ’éducation des enfants mozabites : les
madaris el-hurra (écoles libres), a but non lucratif, gérées par les habous ibadites, qui dispensent un
enseignement religieux ,a I’instar de I’institut ISLAH(réforme) crée en 1928 a Ghardaia; et les écoles
privées toutes récentes, a but lucratif, qui dispensent, en plus du programme de 1’école publique dans
les trois paliers, d’un enseignement religieux sur I’Ibadisme et son histoire.

'® Une demande de notre part a été faite en 1996 a la direction de Medrassa Jabiriyya pour filles
(école religieuse Jabiriyya pour filles) de Ben-Izguen, et a re¢u un avis favorable de la part de celle-ci,
sauf que les lazzaben (clergés ibadites) qui détiennent le dernier mot, n’ont donné aucune suite a cette
demande a nos jours.

Cnplet/Men www.cnplet.dz Timsal N tamazight N°08 Decembre 2017
121



