Théitre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 3

Théatre (s) de malentendu
Quand le sens passe a cdté des signes.

Nacer Mohamed Eldjimi *

Un des principes fondamentaux sur lesquels repose
I'interaction verbale dans son orientation générale est celui de la
"coopération” qui stipule que "la contribution conversationnelle
corresponde a ce qui est exigé de vous au stade atteint par celui-
ci, par le but ou la direction acceptée de l'échange parlé dans
lequel vous étes engagés", ce qui se traduit par le fait que les
interlocuteurs sont appelés a fournir le maximum d'effort pour
comprendre et se faire comprendre, et du coup, surmonter toute
eéventuelle discordance qui risquerait d'entraver le bon
déroulement de I'interaction.

Ainsi l'emploi par les interlocuteurs d'une métaphore qui viole simultanément, en
apparence, les maximes de la pertinence, de qualité et de maniere, invite le co-énonciateur,
postulant que I'énonciateur ne viole pas lesdites maximes sans raison, a procéder a des
opérations d'inférence visant le rétablissement de la communication suivant les regles
supposées déja observées. Partant du principe que le dialogue dans son acception la plus
genérale, cherche ce que Flahaut appelle la complétude, les analyses d'inspiration
pragmatique, se penchent essentiellement sur les séquences dialogales qui remplissent
cette condition de complétude?, si bien que le dialogue parait parfaitement innocent,
limpide et clair. N'y fait pas exception la littérature pragmatique foisonnante qui fait large
place au non-dit. Qu'il s'agisse du présupposé, du sous-entendu, de l'allusion ou de
l'insinuation, la récupération est toujours possible, et la complétude ne fait pas défaut. On
a constamment affaire a un sujet capable de déceler les plus fines subtilités et capter les
intentions dans leurs moindres tours et détours. La conscience est saisie dans sa
transparence et la pensée dans sa transitivité, puisque tout est intention et calculé. Et
méme si on suit Kerbrat-Orecchioni lorsqu'elle donne raison a Gresillon qui reproche aux
pragmaticiens "une conception archaique et monolithique du sujet parlant » et avance que
« les temps ont depuis bien changé: la polyphonie est désormais partout ( ... ), onla traque
dans les énoncés les plus innocemment monodiques en apparence,, et ce qui menace le
sujet c'est aujourd'hui bien plutdt une atomisation excessive, voire une pulvérisation
totale... », on n'est pas tout a fait sar que la théorie polyphonique, du moins dans sa
forme canonique, et plus précisément celle qui ne fait pas place aux ratés de la

* - Chercheur Tunisien.



SOMMAIRE

@ Théitre (s) de malentendu : Quand le sens passe a coté des signes. Nacer
Mohamed Eldjimi

& Analyse du texte muséal; texte du musée d’art islamique en France comme
genre Mohamed Said El Mortaji....cuenennreneeeeeeeeeeeee e, 27

@ Le discours politique au féminin: Identité sociale (la Reine Marianne

d’Espagne et la Gouverneur Roseana du Maranhio). Dina Maria Martins
FOITOIR oo 53

@ J. S. Petofi and Ch. S. Peirce Evolution of the Semiotic Triangle. Andrea
GAPDUBLIA. ..ot 63



Theéatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 5

I'appréhendons. La notion méme de réalité est inséparable de sa production a l'intérieur de
la sémiosis, c'est-a-dire que sans celleci il n'y aurait pas de réel, et il n'y aurait pas
d'existants. « Qu'entendons nous par réel? Clest une notion qui a dfi nous venir quand
nous avons découvert qu'il y a du non réel, de l'illusion, c'est-a-dire quand nous avons
commencé a nous corriger nous méme ». Le sujet humain est lui-méme considéré comme
signe inscrit dans un processus sémiotique complexe qui le dépasse et sur lequel il n'a pas
d'emprise. Il s'agit en conséquence d'un sujet dédoublé et dialogique.

I faut toutefois souligner que ces signes sont essentiellement publics et que la
sémiotisation du monde est de ce fait régie par l'ordre social ou par ce que Bourdieu
appelle "habitus". Connaitre le réel reviendrait alors a « se livrer a un travail de lecture et
de traduction de signes publics »5. Cet "objet immédiat" par le biais duquel nous
appréhendons le monde ( objet dynamique ) et en prenons connaissance doit étre
constamment soumis et éprouvé par l'ordre public pour étre validé et infirmé. Mais
qu'arrivera-t-il quand on préte a ces objets dynamiques des significations autres que celles
qui sont en cours? Que se passe-t-il quand le systtme de codage dont nous disposons et
partir duquel nous établissons 1'échange symbolique ne fonctionne plus ou est caduc?
Clest a ce spectacle d'incompréhension généralisé que nous fait assister I'ceuvre théitrale
de Ionesco, dans son ensemble, et en particulier dans "La faim et la soif".

La premiére impression qui se dégage est que les signes ne réfeérent plus aux objets
communément admis et que de ce fait perdent leur consistance. La stabilisation de sens
n'est plus possible. Tout peut étre signe de tout, et rien ne garde une quelconque identité,
ou méme un simulacre d'identité. La relation entre signifiant et signifié¢ est d'une souplesse
déconcertante, au point que tout peut signifier tout, et tout est susceptible de se
transformer en tout. Ainsi le temps tout autant que l'espace paraissent d'une élasticité a en
couper le souffle, on les rallonge ou les rétrécit a volonté. Le principe de tiers exclu ne
semble plus étre de mise. La chose peut étre I'un l'autre et non plus l'un ou l'autre. Aucun
consensus ne semble pouvoir étre dégagé sur l'identité des choses, ni au niveau de leur
propriété intrinséque ou suivant la terminologie logique "compréhension”, ni au niveau de
I'extension, c'est-a-dire leur relation aux autres choses ou la classe a laquelle elles sont
censées appartenir. Et comme les choses ne peuvent pas garder une identité stable elles
sont soumises a deux ordres contradictoires. Le premier, centripéte, consiste a ce que ces
phénomenes percus par le sens commun comme différents peuvent étre ramassés et
condensés et acquérir le statut du méme, a titre d'exemple plusieurs personnages peuvent
apparaitre simultanément ou a intervalles plus ou moins réguliers sous le méme nom, ou
se ressemblent tellement qu'on se méprend sur leur identité et qu'on les prenne pour Un.
Le deuxiéme, centrifuge, consiste a ce que l'un se scinde en plusieurs et apparait sous
différentes identités accomplissant différents roles, 'un est ainsi traversé par l'autre et se
confond avec lui. Si le premier aspect donne l'impression que tout se confond et parait
identique, marqué par le Un malgré la différence apparente, le second assure le
changement perpétuel de 1'Un, connotant que rien n'est durable, que la continuité ne
s'accomplit que dans la métamorphose. Les situations sont semblables et interchangeables,
et en méme temps, irrémédiablement différentes. Dans les deux cas le personnage est



Théatre (s) de malentendy — Quand le sens passe a coté des signes 6

suivant les catégories stabilisées et négociées par i'habitus, les barrieres entre réel et fictif
s'estompe et perd toute consistance. Il n'est, peut-étre, pas tout a fait de propos de dire que
les choses dans ce monde ne signifient pas ou ont perdu leur signification; il parait plus
adéquat de dire qu'elles signifient trop, mais dont la signification échappe a

Cet état de choses engendre des situations loufoques, saugrenues; les personnages
vivent confinés dans leur monde particulier, séparé irrémédiablement de celui des autres;
ils parlent mais ne s'entendent pas, ne communiquent pas, leur échange verbal semble étre
déconnecté de toute réalité, frappé de disfonctionnement puisqu'ils ne réferent pas aux
memes objets bien qu'ils croient le contraire. Méme les personnages qui semblent parler
comme tout le monde et savoir garder le sens commun se trouvent, dés qu'ils entament un
dialogue ou un simulacre de dialogue et qu'une esquisse d'entente semble pointer, pris
dans le filet de l'incompréhension et du coup, leur interaction s'interrompt ou dérive vers
un échange de pure forme, vidé de toute consistance. Les ententes semblent étre fuyantes,
de sortes d'échappées dénaturées, et coupées de tout contexte connotant une réalité
construite suivant les normes convenues,

En outre on assiste a des débats, a des polémiques, a des discussions mondaines, 3
des scenes de ménage, a des tensions déclarées ou larvées, on pose méme des questions et
recoit des réponses, on affirme, on prononce des jugements ou évaluations, mais cela passe
toujours a coté. En témoignage, entre autres, e fait que le dialogue ne va pas a son terme,
ne constitue jamais, ou presque jamais, un bloc achevs, il parait tronqué; un personnage
POse une question ou prononce un jugement, mais la réponse, la confirmation oy la
réfutation ne vient, généralement, pas de tout de suite aprés, comme on est endroit de
s'attendre suivant l'ordre canonique, et les formes standards de l'échange ou de
l'interaction. Mais on en recoit I'écho bien plus tard, ou dans une autre scéne; si bien que
les échanges semblent étre, décousues, distancées et décentrées. Toute négociation, toute
transaction semble y étre bannie malgré les apparences. Ce jeu qui géneére différents
aspects de paraliélismes, d'oppositions, de contrastes, de superpositions, de tentions a
plusieurs niveaux, créant a leur tour un rythme soutenu ou relaché, et témoignant d'une
poéticité dont de nombreuses ceuvres littéraires mettant en scéne des aspects de
malentendu, semblent affecter, nous y reviendrons, n'est pas dépourvu d'affects et
d'actions; tout est pris au sérieux, et peut engendrer des passions. Si celles-ci sont définies
aspectuellement par Zilberberg, par l'intensivité et la durativité7, les protagonistes
paraissent, en amont de leur comportement, fébriles, mus par des pulsions incontrolées de
vouloir savoir, de vouloir étre, Mais en raison de l'inadéquation des moyens dont ils
disposent et qu'ils mobilisent, aux situations auxquelles ils font face, ils éprouvent un
profond sentiment de manque, de mal étre, et se trouvent réduit a de simples pantins sans



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 7

identité, définis par leur paraitre, relégués, de ce fait, au rang d'en deca du sujet, du "non-
sujet” suivant la terminologie de Coquet?, En aval, leur comportement parait modalisé par
l'aspect velléitaire de I'humeur, c'est-a-dire, I'expression d'un affect non durable et non
intense, si bien qu'ils changent constamment d'une humeur a une autre sans raison
apparente, de l'espoir au regret, de l'inquiétude a la quiétude, et vice versa. Associées a
l'aspect de leur quéte désespérée du vouloir étre, ces velléités donnent lieu a d'autres
formes de comportement plus intenses, mais aussi changeant allant de l'exaltation au
sentiment aigu de l'abandon, de I'émerveillement et I'emballement au désespoir et
I'effondrement, de I'euphorie a la dysphorie accompagnée d'un sentiment de vertige. En
somme, n'ayant plus de repére, ne se trouvant déboussolés, ne sachant a quoi se tenir, ces
"non-sujets” deviennent signifiants sans signifiés autres que ceux poétiques générés par
I'expression de ces états et consistant 2 créer un tempo, une scansion qui va de
l'accélération au ralentissement avec des variations plus ou moins accentuées.

La scéne interactionnelle

Le deuxiéme type de malentendu est de type interactionnel. Le contact avec les
autres est générateur d’échanges de signes de tout ordre et prend plusieurs formes dont
Francis Jacques® a dressé le catalogue et le mode de fonctionnement. On en cite le
dialogue, la conversation, le débat, la polémique, la négociation. Mais si chacun de ces
modes de communication se présente comme ayant ses caractéristiques, ses buts et ses
mécanismes, il n‘en reste pas moins qu’ils sont a des degrés divers en butte, tout au long
du cheminement de l'interaction, et a chacun de ses stades, au dysfonctionnement, a des
malentendus de tous ordres. Bien que ceux-ci puissent participer de formes différentes et
avoir pour origine plusieurs causes, ils sont dans leur ensemble dus a un faire interprétatif
du signe qui ne correspond pas a l'intention prétée par I'émetteur ; ce qu’on peut ramener
a la question suivante « Que veulent dire ces signes et sont-ils émis intentionnellement ou
non intentionnellement ? ». Plusieurs cas de figures générateurs de malentendu( s)
peuvent étre envisagés :

Le premier cas de figure, le plus naturel, dirait-on, consiste & émettre un signe
intentionnel et est requ comme tel. Le malentendu proviendrait de la différence qu’on
préte a la signification des signes, c’est a dire des valeurs quon attribue a leur
interprétation.

Le deuxieme cas de figure se présente comme suit : A émet un signe intentionnel. Le
destinataire le perqoit comme non intentionnel.

Le troisieme cas consiste a ce qu'un signe est émis par A de maniére non
intentionnelle, et est requ comme intentionnel.

Le quatrieme cas est celui o un signe est produit par A sans intention de le produire
et est recu et interprété par B comme tel, le chargeant de valeurs qui ne correspondent pas
forcément aux motivations réelles qui ont présidé a leur production.



-

Theéétre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes

oc

On peut complexifier ce schéma en introduisant une autre entrée, celle relative a ce
que veut faire croire I'émetteur, étant entendu que celuici peut vouloir induire le
destinateur en erreur en lui faisant croire par exemple qu'un signe produit
intentionnellement qu’il ne I'est pas.

Dans ce cas le malentendu est voulu et traduit une intention délibérée, assumée, et
intégrée dans une stratégie élaborée ( Nous avons a cet égard le cas de l'ivrogne montré
sur une scéne théitrale et exemplifiant I'ivrogne qu’évoque U. Eco dans le cadre de sa
démonstration du mode de fonctionnement du signe théatral )10,

Si nous dépassons le cadre purement formel et que nous placons ces cas de figures
dans le cadre de I'échange effectif, c’est a dire tel qu’il fonctionne dans I'espace « réel » de
Vinterlocution, nous serons amenés a constater que le malentendu investit toutes de
formes de communication et qu’il empreinte bien des voies sournoises et insidieuses.

Le discours a pour vocation, comme il est désormais communément admis depuis
les écrits de Benveniste sur le subjectivité du langage, de traduire une certaine image de
son énonciateur!!. Le dit étant une description de son énonciateur, d’'un vouloir dire et
d’un vouloir montrer. « Interpréter un énoncé, écrit Ducrot, c’est y lire une description de
son énonciateur. Autrement dit, le sens d’un énoncé est une image de son énonciateur,
image qui n’est pas I'objet d’un acte d’assertion, d’affirmer, mais qui est selon I'expression
des philosophes anglais du langage, « montrée ». L'énoncé est vu comme attestant que son
énonciateur a tel ou tel caractére ( au sens ol un geste expressif, une mimique, sont
compris comme montrant attestant que leur auteur éprouve telle ou telle émotion »12; si
bien que « tout énoncé, fut-il, en apparence, tout a fait objectif ( ... ) fait allusion a son
énonciation : dés qu’on parle on parle de sa parole »3.

Cette image n’est pas forcément statique et homogene, mais elle se trouve remodelée
transformée au cours de linteraction, chaque fois qu'on prend en charge l'acte
d’énonciation!4, suivant le vouloir montrer de son sujet et sa stratégie élaborée
consciemment ou inconsciemment, ce qui a pour conséquence de multiplier des images du
locuteur et de le placer dans un espace polyphonique, et en méme temps de décentrer son
identité, de la morceler. L'impression que nous avons de !’ homogénéité du discours ou
des interventions du sujet parlant, de leur stabilité et conformité a un certain statut
identitaire provient du fait qu'on attribue ce discours ou ces interventions a une méme
source, a une seule instance d’énonciation.

Sans anticiper sur la tension sous-tendant la relation du sujet avec son langage, nous
pouvons avancer dans le cadre interactif qui nous intéresse a ce stade, que ce sujet n’est
pas totalement maitre de ce qu'il dit, qu'il est soumis a des contraintes de tout ordre et
notamment sociales et idéologiques, qu’il est un étre conditionné, traversé, ou suivant le
terminologie lacanienne, « barré ». Ainsi, comme le souligne F. Flahault a la suite d’O.
Ducrot, il ne suffit pas de dire que le discours est un code qui sert a véhiculer une
information, mais qu’il sous-tend une certaine relation avec I'autre, et que la parole met le
sujet dans un certain rapport avec I'autre, le définit non seulement par rapport a ce qu’il
dit mais aussi du fait, qu’il lui adresse la parole a partir d'une certaine image qu’il se fait



Theatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 9

de lui-méme et d’'une image qu’il pense que I’autre se fait de lui ; en somme a partir d"une
certaine place qu’il croit occuper ou a laquelle il prétend et croit étre en droit d’occuper,
mais que linterlocuteur ne lui reconnait pas forcément « Un acte illocutoire peut
s’effectuer aussi bien a partir de la place que réellement nous occupons qu’a partir d’une
place a laquelle nous prétendons, a partir d’'une identité que nous nous reconnaissons
mais que I'autre ne reconnait pas nécessairement »15.

Cette place appartient a I'ordre social qui, de par sa nature de systéme, dépasse les
individus et s'impose a la conscience individuelle des interlocuteurs, mais dont le sujet
essaye de sortir ou, faute de pouvoir le faire plier a ses exigences, de l'assouplir, en
appelant l'autre a reconnaitre ou du moins tolérer la place qu’il convoite ou a laquelle il
aspire : « Chacun accéde a son identité a partir et a I'intérieur d’un systéme de places qui
le dépasse. Ce concept implique qu’il n’est pas de parole qui ne soit émise d’une place et
convoque l'interlocuteur a une place corollaire, soit que cette parole présuppose seulement
que le rapport de places est en vigueur, soit que le locuteur en attende la reconnaissance
de sa place ou oblige son interlocuteur a s’inscrire dans ce rapport »6. Mais la position du
locuteur se trouve minée, décalée, en porte a faux, par rapport a ce qui est attendu du
destinataire, puisque sa place a partir de laquelle il veut parler ou qu’il prétend étre en
droit de tenir, lui est souvent refusée, ce qui ne va pas sans mettre a2 mal les faces des
protagonistes responsables de la mise en place du dispositif interactif et porter atteinte a
leur statut social, d’'oi un sentiment d’instabilité et de malaise partagé par ceux—i, et
susceptible, a son tour, de générer des tensions interpersonnelles.

Ceci amene certains chercheurs a comparer l'interaction a une mise en scéne ou
mieux a& un jeu dont les protagonistes sont invités a observer les régles mais qu’ils essayent
constamment de contourner, par calculs, stratégies diverses élaborées consciemment ou
non pour communiquer, ou a défaut, avec I'espoir de porter des coups a I'adversaire et de
prendre le dessus, d’ou une prolifération d'images, de roles, de masques. Le sujet se
trouve ainsi tiraillé entre des forces antagonistes, les unes cohésives ayant pour vocation la
représentation de soi dans son unité, les autres dispersives tendant a la division, au
morcellement de la représentation qu’il se fait a chaque instant de I'autre et de lui-méme ;
on aboutit ainsi @ un étre en proie a une activité représentative instable, complexe « Le
sujet parlant est un étre complexe divisé, parce qu’il a maille a partir avec les images qu’il
se construit de I'autre, comme interlocuteur et avec ce qui peut étre 1'enjeu de I'acte de
langage »'7. Ce qui constitue une source de malentendus et de tensions qui finissent par
déstabiliser le sujet dans le fondement de sa personnalité méme, et génerent une violence
déclarée ou lavée, accentuée par la conscience du sujet qu’il est pris dans I'engrenage d’un
jeu dont il ne peut se départir, ou faire I'économie.

Une place renvoit en suivant Flahault « a la fois a une réalité matérielle et a une
représentation qui vaut comme réalité »18, c’est dire que I'imaginaire n’est pas exclu, bien
au contraire, il occupe une part, sinon prépondérante du moins considérable. Ce rapport
imaginaire est produit par le fait que les agents de l'interaction ne sont jamais tout a fait
sars de la place que chacun occupe par rapport a I'autre que le sujet de discours ne sait pas
s'il parle de l'endroit qui répond a l'attente de I'autre, et partant, si celui-ci reconnait la



-~

Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 10

place que le locuteur revendique, si bien qu'il se trouve décalé, tiraillé, accomplissant
constamment un va et vient, de l'intérieur vers extérieur et vise versa, et contraint a
chaque instant d’observer I'interlocuteur, de I'épier, de jauger ses réactions au niveau de
ce qu'il profére et de ce qu'il émet, intentionnellement ou non, de gestes, mimiques,
postures, sons et, en méme temps de s’observer, afin de négocier, son rapport avec lui, de
se rééquilibrer, de chercher la juste mesure en fonction de sa lecture des réactions et
attitudes observées. Ainsi tout en participant au jeu dont il observe ou fait mine d’observer
les regles, il se place a I'extérieur essayant de le surplomber, de le dominer, puisqu’il sait
que tout se fait dans celui-ci, sans jamais savoir ce qui va se passer au cours du jeu, ou étre
sar d’obtenir le résultat auquel il s"attend (certains jeux, d’ailleurs, renforcent cet écart en
instituant la circulation des joueurs a travers les différentes places )!?; si bien que rien n’est
réglé définitivement et que ces relations restent entachées d’incertitude et d’une forte dose
d’imaginaire « Le locuteur se trouve en porte a faux par rapport a ceux a qui il s"adresse, et
réciproquement, cela précisément parce qu’il s"adresse a eux comme s'ils occupaient la
place corrélative de celle ou il se croit tenu de parler, alors que ses destinataires ne
I'écoutent pas de cette place et méme, compte tenu du systeme de places qui tend en fait a
prévaloir dans la situation considérée, ne peuvent pas I'écouter davantage de la place qu’il
leur assigne que lui ne peut étre dans son « assiette » a la place de I'écouter d’ou il croit
qu’« on » lui demande de parler : rapport de places imaginaires »20,

Ce rapport imaginaire avec I'autre atteint ainsi le locuteur et place en porte a faux
par rapport a lui-méme se demandant si ’est lui qui parle de I'endroit d’ou il parle, s'il en
a le droit, ou si c’est un autre qui a occupé sa place et c’est €rigé une instance qui parle a
son endroit et en son nom ; bien plus I'image qu’on se fait de soi et qu’on veut montrer a
l'autre, n’est peut-étre que celle que notre conscience nous présente masquant celle, « la
vraie », émanant de notre inconscient; ou encore l'autre peut prendre, dans un souci
excessif de méfiance, a contre pied, tout ce qu’on lui présente comme image de soi,
I'attribuant a des stratégies intentionnelles sournoises et malveillantes, ou non
intentionnelles produits )a notre insu par des forces occultes intérieures que nous ne
controlons pas. Ainsi le discours du sujet est-il I'objet d’une double dénégation, celle de
I'inconscient et celle opérée par l'autre, ce qui est de nature 2 I'envelopper de couches
épaisses d’incertitude et d’ambivalence et étre source de malentendu(s), dont la
modulation peut varier suivant la situation de paroles et la position des protagonistes les
uns vis -a- vis des autres et qui peut étre accentué a des degrés divers, au cas oi le
destinataire est absent. C'est ce jeu de miroirs en constante mobilits, cet aspect
d’'interaction décalée, distancée, trouée, toujours en butte A4 une mauvaise écoute
qu’évoque Barthes dans ce qui suit: « [’homme parlant que décrit Flahaut est un sujet
dialectiquement libre et contraint. D’une part il est libre parce que qu'il préexiste au
langage et se constitue comme sujet au fur et a mesure qu'il parle, écoute, ou mieux encore
parle I'écoute qu’il imagine  sa propre parole : en parlant, 'homme ne s’exprime pas, il se
réalise, il se produit ; sa liberté ne vient ni de Dieu ni de la Raison, mais du jeu ( prenez le
mot dans toutes ses acceptions ) que lui fournit I'ordre symbolique, sans lequel il ne
parlerait pas et ne serait pas un homme. D’autre part, il est contraint, parce qu’il ne peut
pas faire connaitre qu’a une certaine Place, que cette place fait partie d’un systéme déja



Théitre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 11

constitué, et qu'il n'est pas maitre de se situer a partir d’une certaine essence, puisqu’il
nest qu’au fur et a mesure qu’il parle, c’est a dire fatalement, prend place devant I'image
qu’il croit que I'autre a de Iui: tourniquet qui définit en quelque sorte le vertige humain.
L’homme ne serait a la lettre quune tactique ( Qui fut au demeurant la science des places

guerrieres )21,

La littérature nous fournit des cas de figure exemplifiant ce type de malentendu qui
generent des situations allant du tragique au cocasse?, en passant par des situations
intermédiaires embrassant les deux aspects?. Nous nous contenterons de citer parmi celles
qui illustrent les premieres I'ceuvre de Pirandello dans son ensemble ol les personnages
dans leur rencontre avec les autres ne voient en eux que mensonge, supercherie et perfidie,
si bien que chacun se trouve confiné dans son monde séparé de celui des autres par des
barrieres étanches portant « égoistement » sa propre verité qui n’est nullement partagée
par les autres. Mais en examinant de plus prés les situations, on s’apercoit que la vérité
revendiquée par chacun et que les autres releguent au rang de mensonge et condamnent,
n’en est pas moins, appréhendée d’un certain point de vue, justifiée, si bien que chaque
événement, chaque attitude semble avoir plusieurs facettes non exclusives les unes des
autres, mais autrement complémentaires, et cette complémentarité comporte un aspect
déformant qui affecte les autres facettes, a I'instar de ce tableau de Picasso o on voit une
femme nue, de plusieurs cotés en méme temps et dans le méme espace, mais I'ensemble
est déformé, si bien qu'on ne sait pas distinguer 'envers de I'endroit, la direction vers
lequel elle oriente le regard, ni si elle sourit ou pleure, ou plutét si elle sourit et pleure en
meéme temps.

C’est aussi le cas de « Huis-clos » de J. P. Sartre ; et bien que dans ce cas on ne soit
pas dans une perspective interactionnelle telle qu’elle a été développée plus haut, et sar I’
ait pas affaire a une logique de places ayant une connotation proprement sociale ou
idéologique, on n‘en n'est pas moins dans un cadre intersubjectif dans son acception
générale ; la fiction présentée étant celle ou sourd, entre les personnages, une mésentente,
a son état pur, ot les conflits interpersonnels atteignent leur point culminent sans raison si
nest la simple présence de I'autre. Les actants mis en situation se renvoient mutuellement
des images déformées et déformantes, ot chacun se trouve, en méme temps, juge et
prévenu, bourreau et victime de l'autre l'observant constamment avec méfiance et
suspicion, lui renvoyant une image qui le fige et dont il ne peut se départir ou s’"émanciper
a jamais. Ce qui rend la situation insupportable voire tragique c’est que le regard de I'autre
est braqué sur le sujet, le guettant, I'épiant, le jaugeant dans le moindre détail de ses faits
et gestes I'enfermant dans une logique, sa logique définitivement, sans possibilité de
recours et sans salut, a I'instar d’une lumiére projetée tout au long de la représentation, a
la seule différence que celleci, en fait, doit durer une éternité, sans jamais pouvoir
I'écourter. Ainsi la présence de l'autre est ressentie au fin fond de la conscience, voir
violation, comme phénomeéne déstabilisant I'étre du sujet méme dans son repos, et aux
moments de sa solitude, puisque son image le hante sans cesse, et qu’il ne peut s’en
départir quoiqu’il fasse :




Theatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a c6té des signes 12

- «Inés: Ah! oublier. Quel enfantillage! Je vous sens jusque dans mes os. Votre
silence me crie dans les oreilles. Vous pouvez vous clouer la bouche, vous pouvez vous
couper la langue, est-ce que vous vous empécherez d’exister ? Arrétez-vous votre pensée ?
Je I'entends, elle fait tic tac, comme un réveil, et je sais que vous entendez la mienne | ... ].
Vous m’avez volé jusqu’a mon visage : Vous le connaissez et je ne le connais pas »2.

- « Garcin : Vous pouvez le dire, pas un mot : javais beau m’enfoncer les doigts
dans les oreilles, vous me bavardiez dans le téte ... »25,

Cette situation est d’autant plus dramatique que cet autre dont la présence cause tant
de tort au sujet, pour les raisons qu'on vient d’évoquer, lui est paradoxalement
indispensable puisqu’il lui sert d’alibi qu’il convoque pour se justifier, pour se donner
bonne conscience, ou mieux de miroir dont il se sert pour confirmer son ego, pour obtenir
sa reconnaissance ; sans l'autre toute marque d’identité est exclue, tout accés a soi est
prescrit, on n’existe tout simplement pas, c’est un mal mais nécessaire. On a beau se forger
une image de soi, se faire prévaloir une identité, ou revendiquer un idéal, on manque a
I'étre, on tombe dans I’abime du rien. La reconnaissance de |’autre, son concours apportent
un certain réconfort, un réconfort certain a I'image qu’on, se fait de soi, un sentiment bien
qu’illusoire et de mauvaise foi, stabilité :

-« Ines : [ qui s’adresse & Estelle ] : je suis le miroir aux alouettes ; ma petite alouette,
je te tiens ! Il 'y a pas de rougeur. Pas la moindre. Hein ? Si le miroir se mettait a mentir ?
Ou si je fermais les yeux, si je refusais de te regarder, que ferais-tu de toute cette beauté ?
N’aie pas peur : il fait que je te regarde, mes yeux resteront grands ouverts. Et je serai
gentille, tout a fait gentiile. Mais tu me dira: tu

- Estelle : Je te plais ?
- Ines : Beaucoup

- Estelle ( désignant Garcin d’un coup de téte ): Je voudrais qu’il me regarde
aussi »2.

Mais on peut réconcilier 1'inconciliable, la rencontre avec I'autre est irrémédiablement
vouée au malentendu, a I'échec, |'autre ne taccepte jamais tel que tu es, ou, plutot, prétend
que tu es, mais te prend tel que son imagination t'a faconné « Je ne suis que I'image que
l'autre veut faire de moi ». Concédant qu’il a commis un geste de lacheté en fuyant au
moment oit il devait étre solidaire des autres pris au piége, Garcin essaie de se justifier
aupres d’'Ines mais en vain, il est réduit a 'image qu’elle se fait de lui délibérément et sans

appel »

Ines : Tu es un lache, Garcin, un lache parce que je le veux, je le veux, tu entends, je le
veux ... »7, « Fait comme un rat... »%,

Ce faire évaluatif qui est interchangeable et qui marnique sa cible passant toujours ou
presque toujours a cdté du dire « vrai», peut étre traduit par la formulation qu’utilise
Lacan pour rendre compte de la fuite de I'inconscient et sa perpétuelle déviance et que
nous pastichons a dessein « On nest pas la olt I'autre croit qu'on y est, et on est la ou
I’autre croit qu’on n'y est pas ».



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 13

La scéne de ’hétérogénéité énonciative
Les cas de figures examinés précédemment ont porté sur le théitre du malentendu
dont les sceénes concernent les rapports qu’entretient le sujet avec le monde extérieur dans

son acception générale. Il importe a présent d’aborder un autre type de malentendu ayant
pour théatre le sujet lui-méme et son rapport avec le langage.

Il n’est pas de notre propos d’aborder la question de I'incommunicabilité, dans sa
version classique, bien qu’elle soit au cceur du sujet. Ce qui importe de questionner, a ce
stade, a essentiellement trait au rapport du dire au dit, le vouloir dire de I'énonciateur a
son pouvoir/savoir dire pour nous rendre compte, bien qu’on puisse au regard de ce qui a
été analysé, deviner la réponse, sil s’agit d'un rapport d’adéquation et de transparence ou
au contraire d'un rapport tensif.

Il est 4 peu admis actuellement par bon nombre d’analystes appartenant a des
disciplines différentes que le langage n’est pas un simple adjoint au sujet, un instrument
dont le role se limitera a donner corps a nos pensées, et a les servir fidelement. Cette
impression de la transparence du langage et son adéquation au dire provient de notre
attachement a produire des idées et communiquer des informations, qui engendre, a son
tour, le sentiment de notre compétence a s’approprier le langage et le surplomber, et par
conséquent, d’étres responsables de notre énonciation, de pouvoir s’en servir pour
traduire le sens tel qu'on croit le concevoir et se le représenter, le placant, ainsi dans une
extériorité, a distance par rapport a soi, et I'appréhendant comme un simple instrument
ayant pour seule tiche d’exprimer nos idées de la facon la plus transparente «le plus
souvent ( ... ) nous ne prenons nos distances par rapport au langage, nous nous ( le )
sommes tellement approprié ( la langage ) qu'il semble étre devenu un simple instrument
docile qui obéit & nos intentions ... fascinés par le sens ... nous n'arrivons pas a prendre au
sérieux la forme, nous confondons aisément ... la réalité extralinguistique et 1'outil
psychologique »29, de sorte que I'opacité de la langue est occultée, effacée, au profit d'un
ailleurs psychologique, social, ou idéologique dont le langage n’est plus que le porte
parole de I'étre humain, ou une des « régions » de fonctionnement.

Alors qu’il est désormais admis par nombre de disciplines que la langue participe
d’une dimension inséparable de I'étre humain, qu’elle en constitue I’horizon, et qu'on ne
peut jamais I'appréhender en dehors de cet aspect ou en I'occultant « Nous n’atteignons
jamais I’ homme, dit Benveniste, séparé du langage [ ... ] le langage enseigne la définition
méme de I’homme »¥. De méme Lacan oppose au sujet maitre de ses pensées en parfaite
harmonie et adéquation avec sa langue, le « parlétre » ou I'étre parlant posant que le
langage, au dela de sa conception saussurienne comme un systeme de valeur différentiel,
est cause et non effet du sujet, que celuii est pris dans son ordre symbolique, et qu’il en
est le produit signifiant « Le sujet est ce qui surgit du vivant sous l'action du langage »,
« Yeffet de langage c’est la cause introduite dans le sujet. Par cet effet, il n’est pas cause de
lui-méme, il porte en lui le ver de la cause qui le refend. Car sa cause c’est le signifiant sans
lequel il n’y aurait aucun sujet dans le réel. Mais ce sujet, Cest ce que le signifiant
représente, et il ne saurait rien représenter que pour un autre signifiant, a quoi dés lors se



Théétre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 14

réduit le sujet qui écoute »3. J. J. Coquet, a la suite de M. Merleau-Ponty affirme que le
langage « est notre élément comme V'eau est I'élément des poissons. Ce n’est donc pas un
« dehors », un objet que I'on puisse se contenter d’observer et de décrire. I est constitutif
de notre réalité »2,

Du fait que le langage n’est plus considéré comme une simple enveloppe qui couvre
la pensée, un instrument extérieur a I'instance énonciative qui le fait plier a sa volonté et
ses intentions, mais comme la cause qui fait étre, qui produit le sujet dans sa singularité, il
s‘ensuit que toute carence qui atteint cet ordre symbolique affecte forcément le sujet
parlant et I'atteinta u plus profond de son étre, c’est a dire dans la maniére d’appréhender
le monde, et percevoir les choses « 1l arrive que le langage soit remis en question, qu’il ne
soit plus aussi transparent que nous I'imaginons parfois ; un malentendu peut nous
révéler I'ambiguité fonciere des langues naturelles: les mots, ces médiateurs par
excellence, nous font ressentir leur opacité, et nous révelent quil n’y a plus de relation
immédiate entre les mots et les choses »®, et qu’il y a «dans la langue et dans toute
locution, quelque chose dont ils ( les sujets parlants ) ne sont ni matres ni responsables »,

Les facteurs susceptibles d’affecter la relation entre le dire et le dit et causer leur
décalage sont multiples et d’ordres divers. Nous en évoquons ceux que nous jugeons les
plus prégnants :

Le premier est d’ordre psychanalytique. La théorie élaborée par Lacan pose que
l'inconscient mine I'unité du sujet, et le met en porte a faux non seulement par rapport a
autrui mais aussi par rapport a sa présence a soi. Clivé par I'inconscient, pris dans ses
tenailles, le sujet n’est plus considéré comme maitre de son langage le surplombant et se
I'appropriant, bien au contraire, le langage est pris pour étre un énonciateur Autre ( avec
un grand A ), placant un écran entre le je et le moi, mettant a distance I'une des instances
par rapport a l'autre, et ses effets, échappe a son emprise totale. Cet Autre est anonyme,
neutre, une voix perdue n’ayant ni origine ni finalité ; si bien que le sujet parait traversé,
dédoublé, fissuré, marqué du sceau du manque a tout ce qui est de I'ordre de Un. Pris
dans I'ordre symbolique, séparé d’une partie de soi, sans repere, une parole blanche ( que
Blanchot a, probablement, mieux que quiconque analysé ) le porte hors de ce qu'il veut
dire, de ce qu'il est. La pensée est toujours en décalage par rapport a ce quon dit, en
paraphrasant encore une fois Lacan, on peut soutenir que la pensée du sujet se dit l1a ot
elle n'est pas, et est 1a ou elle ne se dit pas. Cet aspect dénote l'inaptitude du sujet a
circonscrire « le sens » de ce qu’il énonce, compte tenu du fait de I'inaccessibilité au travail
de I'inconscient, et I'inaptitude a se positionner a I'extérieur pour contrdler le symbolique
qui est de I'ordre de I'intérieurds.

Le deuxiéme a trait au caractére polyphonique du langage tel qu’il est développé par
Bakhtine essentiellement et repris dans certains de ses aspects par Ducrot. Sans nous y
étendre longuement, retenons, en fonction de ce qui concerne notre propos, le fait que le
discours du sujet étant constitué de propos que d’autres ont utilisé dans d’autres occasions
a des fins différentes, finit par présenter une image de soi ambigué et a situer le sujet au
croisement de chemins, traversé par les propos d’autrui, en butte a des conflits d’instances
énonciatrices sur lesquelles il n’a pas de prise, et au sein desquelles il n’est pas meneur de



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 15

jeu ( comme c’est un peu le cas de la bobine de Wincott ), mais mené par le jeu, autrement
dit, joué. Bien que l'instance émettrice ait I'impression qu’elle est I'élément on s’origine
son discours, qu’elle en soit le détentrice, et par conséquent d’en étre le sujet authentique
qui le marque de ses empreintes indélébiles et dans lequel il s’inscrit et s’affirme, du coup,
son identité, celle-ci s’avere, a y regarder de prés, en étre le produit, traversée par des voix
autres qui rivalisent et s’entrechoquent®. La voix du locuteur ne traduit, par conséquent,
pas I'image d’un sujet accompli, sar de lui, mais celui d’une instance qui se cherche au
milieu de cet amalgame de voix, venant de toutes parts, de tout horizon, marquées
immanquablement de différence, et dont I'interprétation est source de tant de tensions et
malentendus. On aboutit, ainsi, en focalisant I'examen sur le rapport de I'énonciateur a son
langage bien que le destinataire pointe au bout du chemin, au méme résultat que celui
auquel on est arrivé en explorant le rapport de soi a 'autre ( avec un petit a ), dans son
acception sociale ordinaire, a savoir que l'instance énonciative, de quelque coté qu’on
Fapproche est traversée par un autre qui lui échappe, et qui finit par mettre 2 mal son
unité et la marque d’opacité. Ce qui rend encore la transparence de ce discours plus
problématique, c’est qu’il est adressé a un destinataire appelé a manifester une réaction, a
donner une réponse. Il nest de discours qui ne soit adressé a I'autre et qui n’ait pour
horizon de recevoir une réponse de lautre, cet appel est insistant et I'autre est
constamment supposé et interpellé au travers du discours. Ce qui met le locuteur mal a
l'aise, le rend tendu c’est qu'il ne peut prévoir la réaction de l'interlocuteur, et qu'il
sattend a chaque instant d’étre mal entendu de quelque maniére que ce soit, a tel ensei gne
que Bakhtine considere que le vrai locuteur est le destinataire. Il est méme question de
savoir a qui on s’adresse. L'interlocuteur a qui on est supposé s’adresser est-il vraiment le
vrai destinataire ? Est-on jamais sGr qu'on s’adresse a qui on croit s’adresser ? La question
se pose avec d’autant plus d’acuité s’il s’agit d"un destinataire absent ( comme c’est le cas
dans une communication téléphonique ou radiophonique )¥. Bakhtine concoit un autre
destinataire abstrait et idéalisé, supposé étre I'ultime instance a laquelle on a recours, étant
censée pourvue de la compétence requise pour comprendre parfaitement le sens du
message et en détenir le vrai sens. Ce destinataire n’est cependant pas Un, déterminé, mais
multiple en constant changement, en perpétuelle métamorphose en fonction des
conditions historiques et des visions du monde dominantes ; ce qui rend I'espace de
l'interlocution ouvert, en décalage, et la réponse vraie, attendue, constamment ajournée,
n’est jamais donnée que pour étre infirmée par d’autres possibilités de réponse, en sorte
que le dire vrai et le comprendre juste restent toujours suspendus, toujours en attente, en
perpétuelle mouvance, dans une position ambigué partagée entre l'intérieur et I'extérieur,
le méme et I'autre, 'un et son double®. Ceci rejoint la réflexion de Derrida relative a son
commentaire de la lettre volée de Lacan®.N’admettant pas ce que présuppose le symbolise
du retour de la lettre volée a son destinataire a savoir que l'analyste est en fin de chemin le
détenteur du savoir et que Cest a lui que revient la responsabilité de déterminer le sujet,
de I'appréhender dans son moi profond, il soutient non seulement que le destinataire n’est
jamais atteint ( en témoigne la dérive que prend la lettre ), mais que le message, des qu’il
est émis, distancie son instance énonciatrice et lui échappe, tout autant qu’il dévie de sa
trajectoire, et se détourne de sa destination, pour se perdre dans I'anonymat. Source,



Théétre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 16

message et cible se trouvent en définitive en position de décalage I'un par rapport a
I'autre, en constante dérive.

Le décalage entre le dit et le dire, I'inaptitude a faire coincider le discours aux
représentations mentales qu’on croit avoir lintention de communiquer et faire
comprendre, amene l'instance d’énonciation a se dédoubler, 2 prendre une certaine
mesure par rapport a son discours, a reformuler ce qu’elle est en train d’énoncer, ou a faire
retour sur ce qu’elle vient de dire cherchant désespérément une certaine complétude que
Revuz aborde sous I'appellation de « modalité autonymique ». Ainsi on rejoint ce qui a ét¢
traité plus haut mais par une autre voie que celle de l'interaction ou le locuteur doit
effectuer un va et vient entre l'intérieur et 'extérieur pour les faire coincider l'un a l'autre
et éviter I'échec de l'interaction, il s’agit dans le cas présent de se positionner par rapport a
son discours, de le placer a distance a I'instar d’un corps étranger opaque, qu’on tente de
remodeler en fonction de ce qu’on croit vouloir dire « Le dire se représente comme n’allant
plus de soi, le signe, au lieu d’y remplir, transparent, dans I'effacement de soi, sa fonction
médiatrice, s’interpose comme réel, « simplement» dans l'oubli qui accompagne les
évidences inquestionnées, se double d'un commentaire d’elle-méme »40. Le discours fait
figure d’ Autre constamment décalé par rapport a soi, et appelé a ajuster au sens tel qu’on
se le représente, a se conformer a I'espace subjectif de I'énonciation qui n’est en définitive,
que 'espace imaginaire de lintérieur « espace imaginaire qui assure au sujet parlant ses
déplacements a I'intérieur du reformulable de sorte qu'il fait incessamment retour sur ce
qu’il formule et s’y reconnait ( ... ) c'est a dire o1 le jeu de la réflexion et de la distanciation
énonciative, correspond, inscrit qu’il est dans l'espace intérieur du reformulable d’un
discours, a une position illusoire d’extériorité du sujet a l'intérieur d’'une formation
discursive, a une position illusoire d’extériorité du sujet par rapport a ce discours »%, et ce
dans Vespoir, illusoire, qu’entretient le sujet d’énonciation de se positionner comme
instance détentrice de son dit, d’étre en mesure de le modaliser de sorte qu’il réponde a
son attente, a son vouloir pouvoir étre par le langage «l'individu est interpellé comme
sujet a l'intérieur d'une formation discursive, cette interpellation étant nécessairement
corrélative de I'illusion pour le sujet d’étre le sujet de son discours, c’est a dire de pouvoir
prendre de la distance par rapport a lui, de le reformuler, de le paraphraser pour bien faire
entendre ce qu’il veut dire »*2.

Bien que cet aspect de réflexivité du dire sur le dit et son retour sur soi dans
l'intention manifeste d’ajuster le dit et le rendre adéquat au dire, c’est a dire de chercher la
formule appropriée adaptée a la situation suivant des modes d’emploi et figures variées
dont Revuz a dressé le catalogue et le mode de fonctionnement, ne constitue pas un
champ de prédilection pour la littérature, nous en décelons quelques traces notamment
dans les écrits de Beckett et plus particulierement dans « Textes pour rien »3. Nous
n’avons, en fait, pas affaire a une vraie interaction verbale au sens du terme ¢’est a dire du
sens ou les interlocuteurs sont présents dans un espace commun accomplissant un contrat
d’échange symbolique, ni au mode interlocutif, ni au mode monolocutif tel qu’il est défini
par Charaudeau*$, mais ot un locuteur anonyme relate, a partir d'une situation presque
totalement décontextualisée des bribes d’événements vécus ou imaginés et commente sa



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a cote des signes 17

présence réelle ou supposée a un ou plusieurs interlocuteurs(s) fictifs(s) dont nous
ignorons, par voie de conséquence toute réaction. Tout au long de I'acte d’énonciation, et a
intervalles plus ou moins réguliers nous assistons a ce travail de régulation du dit, a ces
boucles réflexives et dédoublements du dire qui revient sur ses propres traces dans
l'intention manifeste de rectifier le dit, et de l'ajuster a I'image du sens que I'instance
d’énonciation est censée se représenter, et qu’elle veut communiquer ; mais cet acte se
double plus fréquemment d’une interrogation du sujet (en est-il un ? ) sur le rapport qu’il
veut ou peut entretenir avec son langage, offrant en spectacle un intérieur distendu et
tendu oi se jouent, tantdt sur un ton empreint de gravité feinte, souvent sur un ton
dérisoire, des scenes conflictuelles entre des modalités qui traversent l'instance
énonciatrice et finissent par I'éloigner de ce qu'elle veut dire, la décentrer et, en définitive,
Y'aliéner par rapport a ce qui fait, par 'acte de dire, étre.

Ce qui attire tout d’abord I'attention c’est 'apprenant détachement de cette instance
par rapport a son dire, mettant en scéne un ethos désinvolte qui n’attache, apparemment,
aucune importance a l'effet de son discours sur le destinataire présumé, et na cure de
I'arrivée de son message a sa destination qui reste toujours, tout au long du pseudo récit
indéterminée, fuyante tout autant de la source de I’énonciation, si bien que son discours
parait entaché d’un aspect ludique et se transforme presque en un jeu n'ayant, de ce fait,
de but en dehors de sa propre réalisation. Le dédoublement du dire sur le dit n'a pas
d’autre fin que celle de son fonctionnement en dehors de toute fin utilitaire telle que
passer un message, faire comprendre une attitude, anticiper un malentendu, ou le dissiper
s'il a eu lieu. C'est comme si celui-ci était consommé, s’est érigé en regle et que toute
tentative de se faire comprendre est vouée a 1'échec et na aucune chance d’aboutir, bien
que l'instance d’énonciation feigne, comme on en relevera les traces dans ce qui suivra,
pouvoir encore communiquer, jouer le spectacle toujours recommencé d'une interlocution
possible, mimant ainsi un discours qui parait, tout en parodiant le désir d’offrir des
informations, se ressaisir, se dédoubler, faire retour sur son propre dire pour le mettre a
point, l'ajuster au dire, le rendre transparent, et 2 méme de répondre a l'attente de
Vinterlocuteur d’avoir affaire a un discours pertinent. L'effet obtenu ira, comme on s’en
apercevra, a l'encontre de cette attente donnant lieu a plus de perversion des rapports du
dit au dire, faisant accroitre la distorsion qui les affecte et infecte, pour achever le parcours
par brouiller les pistes, et rendre le soi-disant message plus opaque, ou, mieux, suspendre
Ja communication en déniant ou en prenant a défaut ce qui appelle le redoublement du
dire, ce par quoi il trouve sa justification et sa Taison.

L’apparente désinvolture de I'instance d’énonciation cache au fond un malaise, une
profonde indisposition a Y'égard de I'allocutaire imaginé, lequel malaise se répercute sur
son dire et se traduit par une tension avec son discours, par un rapport conflictuel qui
prend plusieurs facettes. Ainsi I'instance énonciatrice parait souvent hésitante, douteuse
de ce qu’elle formule ou énonce, et n'a de cesse de faire appel a ce qui est susceptible de
rendre possible une communication en bonne et due forme, ne ménageant pas d’effort de
corriger le dit, de le réguler, dans l'intention manifeste, manifestement jouée, de I'ajuster a
la réalité des choses, et au vouloir dire, ou a ce qu'on peut prendre pour tel. Cette voie



Theatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 18

s’avere parsemée d’embaches, du fait que l'instance énonciatrice se trouve aux prises avec
une réalité langagiere qui lui échappe et sur laquelle elle n’a pas de prise, rendant, de la
sorte manifeste son incapacité a atteindre les mots justes susceptibles de nommer les
choses, d’exprimer le monde « Les mots aussi lents, lents, le sujet meurt avant d’atteindre
le verbe, les mots s’arrétent aussi »%5. Ainsi le pouvoir des mots a exprimer est doublement
ni¢, par leur carence intrinséque a rendre compte du monde et de ce qu’on veut dire, tout
autant que par un non savoir lié a l'instance énonciatrice quant a leurs propriétés
significatives et a leur mode de fonctionnement, d’ou I'inaptitude de cette instance a
accéder au savoir vrai ; cette incapacité est non seulement assumée mais aussi offerte en
spectacle, mise ne spectacle dérisoire. II s’agit d’un retour régulier de I'instance sur son
rapport avec ce qui est censé la fonder, la constituer comme sujet, mais force est de
constater qu’elle finit par se résoudre que son rapport a ce qu’elle énonce est décalé
pervers compte tenu du fait que les mots pour s’ajuster au vouloir dire appelant d’autres
mots qui en les doublant effacent leurs traces, et en appelant d’autres, a ne plus en finir,
conduisant ainsi I'instance a se lancer dans une interminable poursuite, une course
effrénée en quéte du bon mot, du mot qui sonne juste, et finissant par affecter sa facon de
voir le monde et I'atteindre jusque dans le fondement de son étre, d’ou un sentiment de
frustration, de manque, de mal étre « Apparitions, gardiens, quel enfantillages, et goules,
dire que jai dit goule, sais-je seulement ce que veut dite ce mot, mais bien s@r que non, et
e qui se passe, qu’est-ce que c’est, cette innommable chose que je nomme, nomMme, sans
l'user et jappelle ca des mots. C’est que je ne suis pas tombé sur les bons, ceux qui tuent,
des aigreurs de cette infecte pature, ils ne sont pas encore montés dans la gorge, de cette
gave de mots, avec quels mots les nommer, mes innommables mots ? »%.

Ce constat d’échec ne décourage cependant pas l'instance d’énonciation a revenir a
la charge et redoubler son effort feint ou désespéré ou, peut-étre, désespérément feint pour
se faire comprendre, pour communiquer un message si futile soit-il, s’employant ainsi a
corriger, a reformuler, a expliquer ses propos par d’autres propos afin de négocier son
rapport a son dire et d’atteindre une certaine complétude, et du coup, dissiper tout
malentendu, ou le devancer supposant que I'interlocuteur supposé n‘entend pas d’une
méme oreille ce qu’elle énonce, englué lui-méme dans des stéréotypes de pensées et
images commodes. Ainsi explique-t-elle ce qu’elle entend par « Partout » et « Autrefois » :
« partout, je veux dire aux endroits ou j'avais des chances d’étre, ot je me tenais autrefois,
en attendant I'heure de me glisser dehors, en endroits éprouvés, voila tout ce que je
voulais dire, en disant tout. Autrefois, je veux dire alors que je bougeais »¥7. QOutre les
formules d’explication, d’expansion du dit dans le vain espoir de rendre plus lisibles les
intentions d’expressions qui répetent les précédentes, mais en les reformulant ; ce jeu de
reformulation, de répétitions avec variations ne va cependant pas sans déplacer les
propos, fausser ce pour quoi on y fait appel et finit, allant successivement de palier en
palier, du terme a son autre, voire a son contraire ou opposé, par miner le dire et le
pervertir « Le sommet, trés plat, d’'une montagne, non, d’une colline, mais si sauvage, si
sauvage, assez » ( notons que 1'énoncé renferme une ambiguité du fait qu’on ne sait pas si
la correction concerne proprement I'énoncé ou I'acte d’énonciation, pour I'infirmer et lui
dénier le droit, ou le devoir de parole ). Cet effet de mise en question de ce qu’on énonce,



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a c6té des signes 19

de le distancer ou carrément de le barrer vide le langage de sa substance significative, et le
réduit A un signifiant sans signifié, ou plutdt, dont le signifié est un autre signifiant et ainsi
de suite, dans un processus sans fin. La notion d’acte de langage dans son acception
juridique est, de ce fait, caduque puisque I'instance d’énonciation ne s’assume pas comme
sujet détenteur de son langage et revendiquant un droit de parole qui l'affirme en tant que
tel ; elle se réduit & s’exprimer en tant que présence anonyme n’ayant d’autre fonction que
de proférer des signes auditifs sans pour autant savoir quoi ni comment, comme s’ils
fonctionnaient par pure programmation génétique, toujours gauches, mal au point,
finissant par renier le statut de celui qui en est la source : « tant que les mots viendront, il
n’y aura rien de changé, voila les vieux mots lichés encore. Parler, il n’y a que ¢a, parler,
s’en vider, ici comme toujours, que ¢a. Mais ils tarissent, c’est vrai, ¢a change tout, ils
viennent mal, mauvais, mauvais ».

Ce déni du pouvoir des mots 2 nommer les choses, a ajuster au monde, se double par
un aveu de l'instance de I'énonciation de sa carence a s’exprimer, de son incapacité a
ajuster le dit a la réalité des choses, a trouver les mots appropriés qui sont a méme de
réduire ses pensées ou méme de différencier les choses, les états et les attitudes, et ce non
savoir est affiché, revendiqué, comme si I'instance d’énonciation ne pouvait se définir que
par défaut, par négation de son dire, par déréalisation de soi « Et que signifie le reste, le
reste ? Vais-je répondre, essayer de répondre, ou bien poursuivre, comme si je navais rein
demandé ? Je ne sais pas je ne peux rien savoir a 'avance, ni aprés, ni pendant, I'avenir le
dira, un instant proche, un instant proche ou lointain, je n’entendrai pas, je ne
comprendrai pas, tant tout meurt, a peine né ! et les oui et non ne veulent rein dire, dans
cette bouche, ce sont comme des soupirs ponctuant une peine, ou ce sont des réponses, a
une question incomprise, a une question muette, dans les yeux d’'un muet, d’un demeure,
qui ne comprend pas, qui n’a rien compris, qui se regarde dans un miroir, qui regarde
devant lui, dans le désert, les yeux écarquillés, en soupirant oui, en soupirant non, de loin
en loin ». Tout finit par se diluer dans une sorte de nom man’s land, les choses se
confondent, et perdent leurs traits distinctifs pour l'instance censée pourvue de la faculté
de pouvoir observe, évaluer et juger « Ce soir, je dis ce soir, c’est peut étre le matin. Et
toutes ces choses, quelles choses autour de moi, je ne veux plus les nier ... Si C’est la nature
C'est peut étre les arbres et les oiseaux, ils sont de concert l'eau et l'air, pour que tout
puisse continuer, je n'ai pas besoin de connaitre les détails. Je suis peut-@tre sous un
palmier. Ou c’est une chambre, avec des meubles, tout ce qu'il faut pour rendre la vie plus
commode, a peine éclairée, a cause du mur devant la fenétre »*.

Ainsi l'instance d’énonciation se définit-elle par son ignorance son manque de
savoir, méme des notions les plus élémentaires, tout autant qu’elle se définit négativement
par rapport aux modalités de vouloir et de pouvoir « Je ne sais pas, je ne sais pas ce que
cela veut dire, le jour et la nuit, la terre et le ciel, les appels et les adjurations et je peux les
désirer ( adjurations ) ? Mais qui dit que je les désire, la voix le dit, et qu'il est impossible
que je désire rien, cela a l'air de contredire, moi je n'ai pas d’opinion. Moi, ici, sils
pouvaient s’ouvrir, ces mots, m’engloutir et se refermer, C'est peut-etre ce qui s’est
produit »51. Mieux encore, ne pouvant se résoudre a se définir par quoi que ce soit de



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a c6té des signes 20

positif, et accentuant I'effet de mise en spectacle du drame dérisoire qui se joue a
I'intérieur de soi, I'instance énonciatrice se complait & se montrer en proie a un conflit de
modalités de compétence tantot entre le vouloir et le pouvoir, tantot entre I'une de ces
modalités et le devoir ou le savoir, souvent entre ces modalités faisant dresser les unes
contre les autres, et jouer des notes discordantes qui miment frontalement et
grossierement la fatale impossibilité de les concilier « comment continuer ? 11 ne fallait pas
commencer, si, il le fallait ( ... ). Quand J'Y pense c’est comme, comme si, alors quoi, je ne
sais pas, je ne sais plus, il ne fallait pas commencer ... Nommer, non, rien n’est nommable,
dire, non, rien n’est dicible, alors quoi, je ne sais pas, il ne fallait pas commencer »%2,

Ce conflit de modalité fait perdre a I'instance énonciatrice tout repére, toute notion
d’intelligibilité, et finit par la plonger dans I'incertitude, et Iimprégner de la marque du
non Un, d’étre divorcé d’avec soi, et traversé par I'autre le différent, le multiple, d’ou la
dissociation entre le dit et le dire entre le paraitre ( ou manifestation ) et I'étre ( ou
noumene ) « Mais I'autre qui est moi, aveugle sourd et muet, cause que je suis ici, cause de
ce noir silence, cause que je ne peux plus remuer ni croire cette voix la mienne »33,

Il parle au moyen des paroles des autres, qui I'ont pénétré et pris sa place; le vrai
dire ne lui appartient pas, n’est pas de son ressort, et s’évanouit des qu'il pointe ou qu’il
est convoqueé. D'ailleurs il n'y a plus rien a exprimer ; les propos tournent en rond, ou a
rebours, se répétant avec ou non variations, toujours les mémes toujours autres qu’eux
mémes, eux mémes bien qu’autres, jusqu’a la confusion, jusqu’a tomber dans la tourmente
de ne savoir quoi dire, comment dire ; le discours est toujours distance, différé, étranger a
celui qui le profere, et parait en étre la source, au point que celle<ci s’englue dans des
contradictions sans fin et sans s’en rendre compte, comme si les mots avaient leur propre
mode de fonctionnement, et que l'instance d’énonciation se trouve empétrée dans leur
engrenage, bien que I'envie de les maitriser ne fasse pas défaut « Ce n’est pas vrai, si, ’est
vrai, c’est vrai et ce n’est pas vrai, C’est le silence, ce n’est pas le silence, il n’y a personne et
il y a quelqu’un, rien n’‘empéche rien. Et la voix, la veille voix faiblissante, elle se tairait
enfin que ce ne serait pas vrai, comme ce n’est pas vrai qu’elle parle, elle ne peut pas
parler, elle ne peut pas se taire ». Pris dans leur filet, le moi se trouve I'otage et le produit
des mots, privé de toute consistance, « Des mots, des mots de la mienne ( vie ) ne fut
Jamais que ¢a, que péle-méle le babel des silences, et des mots la mienne de vie, que je dis
finie, ou a venir, ou toujours en cours, selon des mots, selon des heures (...) Etje les laisse
dire, mes mots qui ne sont Pas a moi, moi ce mot, ce mot qu'ils disent, mais disent en vain,
Ga avance, ca avance, et quand viennent ceux qui m’ont connu, vite, vite, c’est comme si,
non, prématuré »35,

Ainsi, désintégrée, I'instance énonciatrice, se réduit-elle 2 un simple fonctionnement .
organique, a une machine a produire des paroles ; une loghorrée, régie par des forces
intérieures ( ou extérieures, qui sait ? ), s’'empare d’elle, I'émancipe de toute intention de
livrer un quelconque message, I'énonciation devient simple expression d’elle-méme,
énonciation d’énonciation, autant dire énonciation a son état pur, a sa seule fonction de
produire des paroles non pourvues de signification « Ce que je fais, je fais parler mes
chimeres, ¢a ne peut étre que moi. Je dois me taire aussi, m’écouter, et entendre alors les



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 21

bruits de I'endroit, les bruits du monde ... »%. L’instance est prise dans les mailles du
signifiant, ne signifie plus mais est signifiée par un signifiant qui la traverse et la déborde
de toutes parts, ce sont les paroles qui prennent le relais, qui donnent I'impression qu’ils
expriment quelque chose et qu’ils ont quelque rapport avec I'instance qui les profeére,
qu'ils traduisent une identité, la manifestent et dénotent son existence, mais il n'en est
rien.

L’énonciation prend forme de corps, se confond avec le corps, mais celuici ne
comprends pas un seul organe susceptible de produire des signes, celui responsable de la
phonation, il est en concurrence avec d’autres organes tout autant capables de fonctionner
et de produire des signes, tels que yeux, téte ; mais bien qu’appartenant au méme corps, ils
s’en détachent, se dédoublent et finissent par entrer en conflit les uns contre les autres, ou
se confondre ; le prétendu sujet n’arrive pas a les commander, méme pas  se reconnaitre
en eux, a distinguer leur fonctionnement respectif, et la part d’expression qui revient a
chacun d’eux ; tout se brouille pour lui, puisque I'un s’ajoute a I'autre non pour le traduire
ou le surdéterminer, mais pour le parasiter, le dédoubler dans une sorte de circularité ou
tout tourne en rond, le signe devient signe de lui-méme, et I'énonciation se prend dans les
mailles de son propre fonctionnement, mais les sons produits par l'organe de I'énonciation
accompagnent-ils les larmes produites par I'organe de perception, non pour les redire et
les exprimer, mais en raison de la matérialité des deux phénomenes bien qu’ayant des
formes différentes, ici une image acoustique, 12 un produit liquide émanant d’un corps
réduit 2 une simple expression mécanique. Le fait est que celui-ci laisse se dégager, par
simple réflexe somatique, ce qu’on soupgonne étre de lordre du noétique ou plutét du
pathémique, quelque chose qui ressemble a de la souffrance dans son état brut, c’est dire
qu’il maille au silence, se mure dans le silence et imprime le silence a tout ce qu’il produit,
y compris les mots bien qu'ils soient de I'ordre de l'audible « les larmes, je les confonds,
mots et larmes, mes mots sont mes larmes, mes yeux, ma bouche. Et je devrai entendre, a
chaque petite pause, si Cest le silence comme je dis, en disant que seuls les mots le
rompent. Eh bien, c’est toujours le méme murmure, ruisselant, comme une seul mot sans
fin et par conséquent sans signification, car Cest la fin qui donne la signification aux
mots »7.

Curieuse et paradoxale entreprise que celle qui consiste a combattre les mots grace
aux mots, 2 tenter de fuir le vide en dédoublant par le vide, et plus on redouble d'effort,
plus on s'enlise et s'enfonce pour engendrer, en fin de compte, en effet de circularité sans
limite, et se trouver prise dans les mailles d'une sorte de toile qui découvre ce qu'elle voile
et couvre ce qu'elle met 2 nu, la face et I'envers ne formant plus qu'un, l'un est pris dans
J'ordre de 'autre et hors de lui, le dehors et le dedans s'interprétent s'échangent de place
mutuellement, le retour s'exerce sur soi qui est un autre, étant entendu que pour expliciter
des mots on convoque des mots qui, 4 leur tour en convoquent d'autres dans un processus,
virtuellement infini, et qui finit par la mise & mort du dit " c'est dans I'abime des mots que
la part muette qu'il nous dérobent se laisse seulement appréhender. Pour faire taire en
nous le discours nous avons besoin de lui"5. Mais la mise a mort porte en elle, a son tour,
sa négation. En déniant leur pouvoir de dire le dire, l'instance continue de vivre, se donne



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a c6té des signes 22

des raisons de vivre, trouve dans ce balbutiement méme une raison d'étre, les mots en
corrigeant se corrigent et expriment les sentiers battus, et institue une nouvelle forme de
communication autrement plus prégnante; I'acte d'énonciation en s'offrant en spectacle, en
se prenant a son propre jeu, en signant son acte de déces, fait pointer I'horizon d'une autre
facon de signifier, d'un autre contrat d'interlocution, le silence des mots se laisse exprimer
par des mots, ce qui ne renferme pas moins une aporie puisqu'on communique
l'incommunicable par le geste méme qui le fait nier; ainsi accomplissons-nous une acte de
communication par le biais méme de cet acte qui se renie. En manquant sa cible, la parole
se prend elle-méme en jeu et devient jeu, refléte dans le miroir méme de son vide un autre
mode d'expression, et montre, du coup, son pouvoir infini de métamorphose, de
s'appréhender de multiples fagons. En feignant de ne rien signifier, elle dégage une
puissante énergie de dire, de signifier autrement qu'elle ne signifie. Par dela son aspect
ludique, la parole crée, montre un geste paradoxal mais non moins narcissique, son propre
mode de fonctionner par-dessus le sens commun, un autre art de percevoir les choses, le
signe se charge d'une signification qui le déborde de toutes parts. Par cet effet de
parasitage méme, en pervertissant son mode d'emploi pragmatique, sa fonction
d'informer, considérée comme fondamenta le, le langage prouve son aptitude a fonctionner
et a communiquer au dela des schemes communs, et a leur insu, puise dans son fond des
ressources jusque la insoupconnées, montre dans un geste ultime de se regarder
narcissiquement a nu, de faire étre dans le rien de son étre méme. Baudriallard ne
souligne-t-il pas dans son livre sur la séduction que le vide, le sibyllin, I'étrange et tout ce
qui est de l'ordre de qui intrigue dégage, du fait qu'il donne 'impression de renfermer une
forte charge de signification, d'étre en commerce avec des profondeurs inépuisables de
I'énigmatique, fascine, et appelle a nous y plonger®. Tel une méduse qui fait miroiter mille
facettes tantot superposées, tantot en concurrence, souvent exclusives les unes les autres,
et dans tous les cas ambigués, le malentendu continue d'exercer son charme irrésistible au-
dela de toute signification transparente, ce qui n'est pas sans participer de la nature de
I'acte de signifier poétiquement par excellence. La fonction poétique ne consiste-t-elle pas,
comme on est désormais convenu de I'admettre, a Ia suite de Jakobson, a considérer le
signifiant dans son propre fonctionnement et indépendamment de l'objet visé.

En guise de conclusion, signalons d'un caté que si l'on admet, au terme de I'analyse
effectuée, que le malentendu est considéré comme un élément constitutif du langage dans
son fonctionnement littéraire, on est en droit de remarquer qu'il s'agit dans ce cas d'un
mode d'expression particulier ayant pour vocation de convoquer ce qui ne va pas de soi,
de mettre l'accent sur ce qui achoppe au niveau de la relation de I'homme avec son milieu
dans son acception générale, et de la peut-étre d'en déceler la signification profonde, mais
force est de constater qu'il n'en va pas de méme au niveau des relations quotidiennes du
moins dans la part de ce qui est manifesté. Car on a tendance dans les cas les plus
fréquents de gommer les malentendus qui peuvent surgir ici et 1a, de faire comme s'ils
n'existaient pas, de passer I'éponge, d'excuser l'interlocuteur et de chercher des raisons qu
justifieraient des maladresses et de se justifier soi-méme. Les protagonistes de l'interaction
essayent constamment de colmater, de parer, d'ajuster, de négocier leur rapport mutuel,
d'éviter I'offense, les propos malencontreux, d'esquiver tout ce qui est de nature 3



Théitre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 23

compromettre I'apparent bon déroulement de l'interaction, en somme de préserver les
faces négatives et positives de chacun, afin de sauvegarder le contrat et les relations avec le
moindre colt, et de ne pas faire de l'autre l'enfer, et se confiner dans un Huis-clos
déstabilisateur sinon destructeur. L'ethnométhodologie est la pour nous montré les
chemins souvent tortueux que prennent les tentatives d'établir des parades aux
malentendus, ou s'ils ont eu lieu de les justifier, afin d'obtenir les résultats mentionnés.

Une deuxiéme remarque découle de la précédente est que méme si ces parades dont
la finalité est de sauvegarder les relations et de les maintenir a un stade de tolérance sont
empreintes d'hypocrisie, voire de tricherie, il n'en reste pas moins qu'elles sont justiciables
d'attention, Valery disait que le plus profond chez I'homme est sa peau. Le masque social
comme le montre la psychanalyse est nécessaire pour I'homme et constitue un élément de
salut, en permettant l'intégration dans le tissu social, et par suite maintenir un équilibre
méme fragile. Tout équilibre interpersonnel méme de facade est nécessaire.

Et bien que le malentendu semble étre un élément présupposant l'acte de
communication littéraire lui-méme, il ne constitue pas moins dans bien des ceuvres un acte
de communication hautement symbolique, une forme, dramatique ou ludique de message
adressé a 'autre, faisant appel a son entendement, pour construire ensemble et par dela ce
qui oppose, un terrain d'entente, ne serait-ce qu'a travers l'art. Ne rejoint-on pas, par ce
biais, certaines tendances philosophiques ( Jacques Francis ) et sociologique ( Edgar Morin)
a portée humaniste? Si bien qu'on peut dire, comme le souligne un auteur commentant
Kant, que " Le malentendu est évitable dans la mesure ot on en affirme la nécessité"e.



Théitre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 24

Notes

1

)" H. P. Grice, Logique et conversation, Communication, 30, 1979, p. 61.

- F. Flahault, La parole intermédiaire, Paris, Ed. du Seuil, 1978.

* - C. Kerbrat-Orecchioni, Hétérogénéités énonciatives et conversation, in H. Parret, Le sens et scs hétérogénéités, Paris,
Ed. CNRS, coll. « Sciences du langage », P. U. F., 1991, p. 123.

? - C. Chauviré, Peirce et la signification, Paris, P. U. F., 1995, p. 58.

- C. S. Peirce, textes anticartésiens, Paris, Aubier, 1984, p. 226.

® - C. Tiercelin, La pensée-signe, Nimes, J. Chambon, 1993, p. 102.

’ - La modulation des affects est notamment abordée et développée par C. Zilberberg dans Esqmsse d’une grammaire du
subhme cher Longin, Langage, 137, 2000, p. 102-121.

- J. C. Coquet pose dans Le discours et son sujet, 1, essais de grammaire modale ( 2eme édition, Paris, Méridiens
Klincksieck, 1989 ), que le non-sujet, a I’oppos¢ du sujet qui, « possesseur de son acte » prédique et asserte, prédique
mais n’affirme pas: «il est assimilé¢ 4 sa fonction» ( p. 65 ), réduit 4 accomplir la tiche i laquelle il est comme
programmeé, « si le sujet reléve de la structure et donc du prévisible, le non-sujet appartient au hasard. 1l n’est
identifiable que par I’événement auquel il est associé » ( p. 105 ). Voir aussi du méme auteur « La quéte du sens, le
langage en question » ( Paris, P. U. F., 1997, surtout p. 148-158 ).

- L espace logique de I’ mlerlocunon, P.U.F., 1985.

- Paramétre deld sémiologie théatrale in A Helbo, Sémiologiec de la représentation, Bruxelles, éditions complexes,
1975, p. 38.

On lit par exemple dans Problémes de linguistique genemle 1 ( éditions Gallimard, Paris, 1966, p. 82 ) ( L’acte
individuel d’appropriation de la langue introduit celui qui parle dans sa parole. C’est Li une donnée constitutive de
I’énonciation. La présence du locuteur a son énonciation fait que chaque instant le discours constitue un centre de
référence interne. Cette situation va se manifester par un jeu de formes spécifiques dont la fonction est de mettre le
locuteur en relation constante et nécessaire avec son énonciation ».

- O. Ducrot, Analyses pragmatiques, Communication, 32, 1980, p. 30.

- O. Ducrot, les mots du discours, Paris, Ed de Minuit, 1980 p. 40. L’idée que le discours représente une image de
son énonciation ou de I’acte de parole proféré est reprise et largement développée dans le tlivre cité, ainsi que dans
d’autres écrits de Ducrot. On en cite a titre d’exemple : « Le sens d’un énoncé, c’est, pour moi, une description, une
représentation qu’il apporte de son énonciation, une image de 1’événement historique constitué par 1’apparition de
I’énoncé ( ... ) ; le caractére assertif d’une énonciation fait partic de la représentation que 1’énoncé en donne et, dans
une certaine mesure est intérieur au sens » ( Les mots du discours, p. 34 ) ; « Le sens de I’énoncé est une représentation
de I’énonciation » ( Le dire et le dit, Paris, Ed. de Minuit, 1984, p. 183 ) « Le sujet parlant qui communique par son
énoncé que son énonciation est telle ou telle ne saurait représenter I’énonciation comme indépendante de 1’énoncé qui le
caractérise : I’énoncé est lui-méme une partic de 1’énonciation ( ... ) Dans I2 mesure ou I’énoncé et son sens sont
véhiculés par 1’énonciation, les propriétés juridiques, argumentatives, causales, etc., qu’il attribuent a celle-ci ne
sauraient étre vues comme des hypotheses faites a propos d’clle, amis elles la constituent » ( p. 187-188 ).

- « L’énonciation ( ... ) sc renouvelle avec chaque production de discours » Problémes de linguistique generale p. 83.

- La parole mtermedmre Op. cit., p 49. Le concept de place ou de role d’ ordre social surplombant la mise en scéne
interactionnelle et faisait 1’objet d’une négociation entre ses protagonistes trouve son origine dans la sociolinguistique et
connait une large diffusion en pragmatique. On en trouve déja 1’écho chez O. Ducrot dans Dire et ne pas dire. Principes
de sémantique linguistique, ( Paris, Herman, 1972 ) ou on lit ( p. 4 ) « La langue comporte, a titre irréductible, tout un
catalogue de rapports interhumains, toute une panoplie de rdles que le locuteur peut choisir pour lui-méme et imposer
au destinataire ».

t " - Flahault, Op. cit., p. 58.

- P. Charaudeau, La conversation entre le situationnel et le lmgmsthue cité par J. Authier-Revuz dans Ces mots qui
ne vont pas de soi. Boucles réflexives et non-coincidentes du rire, Paris, Larousse, coll. Sciences du langage, 1995, p.
72. L’aspect évoqué, a savoir la non-cincidence entre les images que se construisent les participants a l’interaction
verbale les uns les autres en fonction de leurs places et stratégies respectives pour atteindre ce a quoi ils aspirent, et ce
que cette non-coincidence engendre de tensions susceptibles, a leur tour, de provoquer, tout au long de la chaine de
I'interaction, des malentendus de différents aspects, est par ailleurs largement développé dans le livre de Charaudeau,
Langage et discours — Eléments de sémiolinguistique ( Théorie et pratique ) ( Paris, Hachette Université, 1983 ), surtout
dans le deuxiéme chapitre intitulé : L’acte de langage comme mise en scéne. ( p. 37-57 ), soutenant que la non
transparence des images que s¢ construisent les interlocuteurs les uns les autres résulte notamment de la carence de
Iinterprétation qu’ils se font des réactions et attitudes des autres pour des raisons diverses dont il esquisse dans ce qui
suit les traits saillants : « Toute mise en scéne intentionnelle se trouve revue et corrigée — voire contrariée par le sujet
interprétant qui repére et interpréte a sa fagon ces contrats et ces stratégies. Voild pourquoi P’acte de langage n’est pas
seulement une expédition mais une aventure ( ... ), ni totalement maitre de son propre inconscient ( ... ) - lequel peut

W



Théatre (s) de malentendu — Quand le sens passe a coté des signes 25

produire des effets non prévus, ni totalement conscient du contexte socio-historique dont lequel il dépend et qui
cependant transparait dans son acte de production » (p. 51 ).

'* . Flahault, Op. cit., p. 147.

"% - Du fait que I'interaction présuppose des calculs et de stratégies scicmment élaborées, bien que des facteurs d’ordre
inconscients ou social qui échappent au contrdle du sujet y interviennent, elle est souvent, comparée a un jeu ou micux a
un jeu de guerre, mais dont I’enjeu est autrement plus grave et les suites plus lourdes de conséquences puisqu’ils
engagent la personnalité toute entiére. Outre des ouvrages cités précédemment on peut consulter a profit L’interaction
communicative ( édit¢ par A. Berrendonner et P. Hamet, Beme, Frankfurt, New York, Pams, Peter Lang, 199,
notamment H. Parret : La rationalité stratégique, p. 47-66 ) et Stratégies discursives, ed Presses Universitaires de Lyon,
1978.

%% _ Flahauht, Op. cit., p. 67.

' _Ibid., p. 10.

*2 - Le cocasse cst exemplifi¢ par le théitre de boulevard ou abondent les méprises, ot les signes sont présentés d*une
fagon si ambigué qu’on se méprend sur leur signification et les propos sont susceptibles d’étre pris a la lettre ou au
deuxi¢me degre et par suite justiciables d*une interprétation par 1’énonciataire secondaire qu’est le public autre que
celle voulue par le ou les protagonistes.

2 _ Le troisiéme aspect pourrait &tre exemplifi¢ par le roman de D. Chraibi, Une enquéte au pays ( Paris, Ed. dn Seuil,
Coll. « points », 1981 ). Etant tiraillé entre son aspiration et désir d’obtenir une promotion s’il s’acquitte de sa tache et
effectue comme il se doit, et en I'occurrence en obéissant a son supérieur sans poser des questions au sujet de la
mission dont ils sont chargés, et qui consiste a accomplir dans un village situé au fin fond du Rif une enquéte et dont il
ne sait absolument rien, et sa compassion pour les gens du village concerné, ignorants du fait qu’ils n’ont aucun contact
avec la civilisation et démunis des biens autres que ceux, dérisoires, que leur procure leur terre aride permet d’avoir, et
ce pour des raisons humanitaires et par nostalgie étant lui-méme originaire des contrées avoisinantes, I’inspecteur se
trouve en porte a faux. Cet état de choses a généré de situations cocasses, rocambolesques, tout autant dramatiques voire
tragiques. I1 est doublement incompris et condamné, et par I'inspecteur qui le taxe de laxisme et de faillir a son devoir
de I'aider a chercher un supposé coupable, et par les villageois qui le taxent ainsi que son supérieur de venir perturber
leur vie paisible pour des raisons qui leur échappent, mieux qu’ils finissent par prendre a contre pied de ce qu’on
suppose se passcr dans 1’esprit de I'inspecteur seul détenteur de la « vérité », et diaboliser celui-ci. Ainsi on assiste, tout
au long du roman a un dialogue de sourds, et a différents niveaux. Ce qui attire notamment ’attention, c’est que
Iinspecteur soucieux d’atténuer la méfiance que portent les villageois a leur égard et surtout a I'égard du supérieur,
sans, pour autant paraitre faillir a sa tache en donnant des signes pouvant étre interprétés parce dernier comme marque
de désobéissance, se trouve étre obligé de composer mais a chaque fois son discours rate sa cible et accroit la distorsion

Jusqu’a la perte.

*1 .. P. Sartre, Huis~clos, Paris, Gallimard. 1947, Folio, 1972, p. 50.

- Ibid, p 49.

. Ibid, p 48.

¥~ Ibid, p 89.

* - Ibid, p 81.

* _ A. Cullioli, cité par J. Authier-Revuz, Op. cit., p. 2.

**_ Benveniste, Op. cit., p. 259.

*' - J. lacan, Ecrtis. Paris, Ed. du Seuil, 1966, p. 835.

*2 . J. C. Coquet, La quéte du sens. Le langage en question, Paris, P. U. F., 1997, p. 1.

¥ . A. Cullioli, cité par J. Authier-Revuz, Op. cit., p. 2.

** - J. C. Milner, L’amour de la langue, Paris, Ed. du Seuil, p. 124-125.

* .« La ol je pense, je ne me connais pas, 1 oul je ne suis pas, ¢'est I’inconscient, 1a ot je suis, il est trop clair que je
m’égare ». M. Sofouan explique que cette inaptitude

% - Cet aspect de pluralité de voix, de mots d’autrui qui traversent lc discours du sujet ct qui 1’iraprégnent, mais que
celui-ci module, retravaille et donne une nouvelle tonalité constitue le principe de polyphonie chez M. Bakhtine ; de
sorte qu’il n’y de discours premier ou clos, mais qu’il reste toujours inachevé, ouvert a des horizons de significations
constamment renouvelés, et remodelables a 1'infini compte tenu du fait qu’il « n’y a pas de limites au contexte
dialogique ( celui-ci se perd dans un passé illimité et dans un futur illimité ). Les sens passés eux-mémes, ceux qui sont
nés du dialogue avec les siécles passés, ne sont jamais stabilisés ( ... ). Ils se modifieront toujours dans le déroulement
du dialogue futur. En chacun des points du dialogue qui se déroule, on trouve une multitude innombrable, illimité de
sens oubliés, mais, en un point donné, dans le déroulement du dialogue, au grés de son évolution, des sens seront
remémorés de nouveau et ils naitront sous une forme renouvelée. I n’y a rein qui soit mort de fagon absolue. Tout sens
fétera un jour sa naissance », Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, 1984, p. 393. Voir aussi O. Ducrot, Le
dire et le dit, p. 8 et 9.



Théitre (s) de malentendu — Quand le sens passe a c6té des signes 26

*" - L’absence du destinataire de P’espace de I’intetlocution et ses répercussions négatives consistant en particulier a le
déstabiliser le locuteur a fait I'objet de quelques études. Citons les Ecrits du cercle de Bakhtine, in T. Todorov, Mikhail
Bakhtine et le principe dialogique ( Paris, Ed. du Seuil, 1981, P- 292 et suivantes ) ; F. Shuerewegen, Orphée au
;é_}éphgx;? _fzngitique, 76, 1988, p. 451-460 ; M. Issacharoff, « Vox Clamentis » - L’espace de I'interlocution, Poétique,

. p. 315-325,

* - Outre le destinataire visé directement par le discours et que Bakhtine considére comme second « au sens non
arithmétique du terme », il postule I’existence d’un autre destinataire auquel le discours s’adresse indirectement et qu’il
appelle le troisi¢me, celui-ci est ue instance abstraite qui ne peut étre cisconscrite dans le champ de 1’interfocution mais
dont la présence quand bien méme imaginaire assure le fondement du discours et sa raison d’étre puisqu’elle est
supposée étre celle qui comprend parfaitement le sens visé et interpréter idéalement les intentions qui président a
I’élaboration du discours, méme a terme ; elle peut étre incarnéeé dans Dieu, Ia science,, I'Histoire, ou quelque autre
ordre absolu : « En dehors de ce destinataire ( de ce second ), 'auteur d’un énoncé, de fagon plus ou moins constante,
présuppose un sur-destinataire supérieur ( le troisiéme ) dont la compréhension responsive absolument exacte est
présupposée soit dans lointain métaphysique, soit dans un temps historique ¢€loigné. Aux époques variées, a la faveur
d’une perception du monde varié, ce sur-destinataire, avec sa compréhension responsive, idéalement correcte, prend une
identit¢ idéologique concréte variable ( Dieu, la vérité absolue, le jugement de la conscience humaine impartiale, le
;)geuple, le jugement de I’histoire, la science ), Esthétique de la création verbale, p. 336-337 ).

- J. Derrida, La lettre volée, lere publication : Poétique, 21, 1975. 2eme publication in, La carte postale, de Socrate a

freud et au-dela, Paris, Flammarion, 1980, p. 441-524.

% . J. Authier-Revuz, couverture.
' _ Ibid, p. 88.
“ - Tbid. p. 89. voir aussi p. 31, 66.
* _ In Nouvelle et texte pour rien. ( 1946-1950 ), Paris, Gallimard, 1955, p. 127-220.
* - «En situation interlocutive : lorsque les partenaires de la communication sont présents physiquement 1’un & I’autre,
que le contrat permet 1’échange, que le canal de transmission est oral, et que I’environnement physique est perceptible
par les deux partenaires, le locuteur se trouve dans une situation ot il peut percevoir immédiatement les réactions de son
interlocuteurs. 11 est donc, dans une certaine mesure « 4 la merci » de celui-ci, ce qui I’améne a anticiper sur ce qu’il
veut dire, a hésiter, a sc rectifier ou a se compléter. ( ... ) En situation monolocutive : lorsque les partenaires ne sont pas
présents physiquement I’un I’autre, que le contrat ne permet pas I’échange, que le canal de transmission est oral ou
graphique, le locuteur se trouve dans une situation ou il peut percevoir immédiatement les réactions de 1’interlocuteur (
il ne peut que les imaginer ). Il n’est donc pas «  la merci » de celui-ci et peut organiser ce qu’il veut dire de maniére
g?g;ique et progressive », Granumnaire du sens et de I’expression, Paris, Hachette, p. 639.

" - Ibid., p. 139.
" _1bid., p. 172.
¥ - Ibid., p. 175.
* . Ibid., p. 139.
“ - Ibid., p. 189.
>~ Ibid., p. 156.
*l . Ibid., p. 183.
. Ibid., p. 127, 203.
? _Ibid.. p. 185.

> _Ibid.. p. 220.
* - Ibid.. p. 172, 205.

* _Ibid.. p. 156.
*" - Ibid., p. 172.
™ - G. Gasarian, Poésie et poctique chez Beckett, Poétique, 119, 1999, p. 333.

** - J. Baudriallard, de la séduction, Paris, Folio, 1988. ( voir surtout le secret et le défi, p. 109-117 ).
“ oM Sherringham, Le malentendu, in La lecture, éditions du centre de documentation en Histoire de la philosophie,
1984, p. 54.



