
Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          9          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

Philosophie de La Révolution Algérienne 

 

Boukhari Hamanna, 

Département de philosophie, 

 Université Oran. 

 

« Et le grand rêve 

algérien par quel autre 

rêve le remplacer? » R. 

Aron 

  

      Depuis son déclenchement, le 1
er

  novembre 1954, et jusqu’à 

ce jour, la révolution algérienne, n’a cessé d’être l’objet de 

nombreux débats et recherches, notamment en France.  

   Ni les désabusements ni les graves évènements que l’Algérie a 

connus  tout au long de ce demi-siècle, et en premier lieu, le 

terrorisme, pas plus que les aléas qui ont jalonné l’histoire des 

relations entre l’Algérie indépendante et La  France  n’ont réussi 

à diminuer de cet intérêt   envers  la révolution algérienne. 

    Loin de sous estimer la portée de tels efforts qui, tentent de 

cerner un phénomène de la dimension de cette révolution, aux 

retombées plus que jamais vivaces, nous pensons néanmoins que 

certains ne l’ont abordée, et ne l’abordent encore, qu’à travers 

une idéologie de l’émotionnel, de l’amertume et de la revanche. 

D’autres par contre l’ont simplifiée au point où ils ne se sont 

préoccupés que de ses manifestations apparentes, c à d de ses 

causes et de ses effets, sans tentative sérieuse d’analyse de 

l’esprit et de l’âme qui l’ont engendrée, guidée sa marche et 

consacrée sa victoire. (Al-Assali , B. 1984 : 22)
 
  



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          1          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

   «Conscients de ces charges émotionnelles que suscitent 

encore, chez certains, la révolution Algérienne, nous laisserons 

donc au temps le soin de les calmer».  

   Pour ce qui est de la deuxième démarche, nous dirons que, loin 

de nier les mécanismes de  causalité dans toute situation 

révolutionnaire, notamment celle relative aux guerres de 

libération nationale, nous persistons néanmoins à croire qu’il est 

préjudiciable d’expliquer un phénomène aussi crucial que fut la 

révolution du 1er novembre 1954, par la simple relation de cause 

à effet. 

          Une telle démarche ne saurait, en effet, à elle seule 

expliquer pourquoi des données coloniales semblables n’ont 

mené certains peuples qu’à des indépendances formelles, et 

l’Algérie à un bouleversement total de ses destinées. 

   Cela signifie que la révolution authentique, que l’on peut 

définir comme étant «un changement brusque et important dans 

l’ordre politique, social et moral… bref une transformation 

complète de la vie d’un peuple» (Encyclopédia universalis, 

1972: 206 – 207), n’aboutit, et  encore  moins, ne réussit, et ce 

quelle que soit l’emprise du fait colonial, que par une vision 

nouvelle et originale de ce état de fait qui rend sa continuation 

intolérable pour le peuple. Tel nous semble être le sens de cette 

réflexion de Lénine qui affirme «qu’en l’absence d’une doctrine 

révolutionnaire, toute révolution est impossible».                    

     C’est dire que la philosophie révolutionnaire est 

essentiellement une vision critique de la réalité, coloniale en 

l’occurrence (Horkheimer M. 1972: 12), Et la révolution 

Algérienne ne nous semble pas avoir enfreint ce principe. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          0          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

    Car, en l’absence d’une telle vision de la situation coloniale 

dans laquelle le peuple se débat, et sans projet révolutionnaire 

qui en serait l’émanation, n’importe quelle situation coloniale 

pourrait se trouver résolue de manière illusoire, en l’attribuant, 

par exemple, au destin ou à la malédiction immanente de par une 

situation criminelle ou contre nature. 

    Certes la révolution algérienne n’a pas eu ses Montesquieu, 

ses Rousseau ses Voltaire, ses Hegel., Ses Marx, ses Mao Tsé –

toung,  etc …« A la veille du 1er Novembre 1954, nous n’avions 

pas une conception précise de ce que devrait être son 

programme »… reconnaît l’un    des  chefs historiques de cette 

révolution. » Et ce chef, d’ajouter « Rien de précis en dehors de 

l’indépendance nationale et de la volonté de faire participer les 

masses à cette insurrection…. Le mot révolution désignait 

surtout, la façon dont nous entendions reconquérir 

l’indépendance contre l’appareil colonial (Harbi M. 1993: 122). 

    Mais cela, ne signifie, aucunement, et comme on le verra plus 

loin, que cette révolution fut dépourvue de tout fondement 

philosophique.   

     De même que la cruauté de n’importe qu’elle situation 

coloniale pourrait être transformée par le colonisateur, en 

soupape de sécurité, dont il ne fait mine de l’alléger, de temps en 

temps, que pour mieux réadapter d’avantage son efficacité. 

(Mahsas A. 1970: 326).  

     D’où l’absurdité des thèses économiques, présentées par les 

milieux colonialistes français, comme étant les principaux 

facteurs qui ont étaient derrière le déclenchement de la 

révolution algérienne et des innombrables insurrections qui l’ont 

précédée. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          3          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

     « A la colonisation par la force conjurée des armes et des lois 

visant la contestation brutale et permanente du vaincu, écrit M. 

Lachraf, a succédé celle, tour à tour, cynique insidieuse, 

débonnaire, perfide, paternaliste et faussement objective, 

d’historiens, français, qui se sont appliqués, sous des formes 

diverses, mais avec le même état d’esprit, à contester, à nier 

l’Algérie, tout en justifiant, plus ou moins, l’action coloniale et 

« civilisatrice » de leur pays (Lachraf M: 19-42) …L’avènement 

( de cette révolution),est  donc lié davantage, chez les masses 

populaires algériennes, à  la   liberté et à la dignité, qu’aux 

impacts, économiques ou autres, qui résulteraient  de  la 

reconquête de leur indépendance.           

      Aussi, ce que nous entendons ici par révolution ce ne sont ni 

l’adolescence, ni les rêveries révolutionnaires, mais bien au 

contraire cette vision originale et objective de la dure réalité 

coloniale et du projet révolutionnaire de son dépassement auquel 

elle donne inéluctablement lieu. … Bref, c’est cette vision 

critique de la réalité, coloniale en particulier, qui fait de la 

philosophie « une pensée concrète aussi bien qu’une action 

inséparable des normes de conduite … morale et 

politique.(Gramsci A. 1976 : 56).   

    Or, pour que la révolution parvienne à une telle vision, il faut 

que son projet émane du peuple et de ses aspirations, condition, 

sine qua non, de lui permettre de dépasser cette réalité coloniale 

et de se projeter vers l’avenir auquel il aspire. 

     Est-il besoin de souligner, ici, que c’est une telle vision de la 

dure réalité du peuple algérien à la veille du 1er novembre 1954 

qui a permis à l’avant garde révolutionnaire du front de 

libération nationale, (FLN), d’être la seule, parmi toutes les 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          0          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

formations politiques nationales, non à cerner l’intolérable 

réalité dans laquelle le système colonial avait cru  avoir enfermé 

à jamais  le peuple, mais à entrevoir la vraie issue. 

   ((Nous considérons avant tout qu’après des décades de lutte, le 

mouvement national a atteint sa phase finale de réalisation … En 

effet le but du mouvement révolutionnaire étant de créer toutes 

les conditions d’une action libératrice, nous estimons que, sous 

ses aspects internes, le peuple est uni derrière le mot d’ordre 

d’indépendance et d’action)).  

     Là où ces formations nationalistes « Certains expliquent  

l’attitude de ces formations, par ((leur incapacité, ou   par  leur 

refus, de changer d’objectif, et ce malgré l’évolution de la 

conscience nationale qui a atteint sa maturité dès 1947 » 

(Lachraf M : 35) n’avaient vu de ce peuple que sa faiblesse, 

cette avant-garde, issue de ses profondeurs et partageant ses 

aspirations les plus intimes, découvrit sa force latente ; là où l’on 

n’avait constaté que le drame de sa désintégration elle décela les 

prémisses de sa résurrection ; là, où on avait prédit son échec 

inéluctable dans toute nouvelle confrontation avec le 

colonisateur, elle entrevit sa victoire. 

     C’est de la sorte que la philosophie de la révolution 

algérienne fut avant tout le fruit du génie du peuple algérien, 

l’expression de ses nobles valeurs arabo-islamiques et de ses 

traditions de lutte, de liberté et de justice plus que millénaires.  

   C’est de la sorte aussi que, confrontée aux conditions 

spécifiques du peuple algérien, cette philosophie n’en a pas 

moins démontré la cohérence de son système et l’efficacité de 

ses méthodes, devenant ainsi une source d’inspiration pour les 

peuples opprimés du Tiers-monde.        



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          07          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

   C’est de la sorte, en fin, qu’elle a su imposer son respect, aux 

amis comme aux ennemis,  se préservant ainsi des ingérences 

idéologiques et politiques étrangères qui furent, et restent, 

derrière l’échec de plus d’une révolution. Voilà pourquoi l’on 

peut affirmer, sans exagération aucune, que cette philosophie et 

la révolution qu’elle a engendrée, fut de la limpidité de 

l’expérience religieuse, de la précision,  de l’efficacité et de la 

rigueur  de l’expérience  scientifique. 

     Est- ce dire par-là que cette philosophie et cette révolution 

ont  été insensibles aux différents événement et courants 

idéologiques et politiques de son époque ? 

Loin s’en- faut. 

     En effet la révolution Algérienne s ‘est inspirée de du courant 

Nahdhawiste arabo-musulman, aussi bien à travers son aile 

révolutionnaire, représentée par D.E. Al Afghani (M.1887), que  

son aile réformiste représentée par M. Abdouh (M. 1905) 

De même que cette philosophie a été sensible à la révolution 

russe (1917) et à son idéologie anti-colonialiste et impérialiste.  

        Il y avait aussi la révolution vietnamienne et le 

retentissement de sa victoire à Diên  Biên  Phu, (9-10 Mai 1954), 

le reversement du roi Farouk (23 Juillet 1952) et la 

proclamation, par les officiers libres, de la république 

égyptienne, et le déclenchement de la résistance armée en 

Tunisie (1951) et au Maroc (1953) contre le même colonisateur.  

      A cela il faudrait ajouter la création de l’ONU (1945) et sa 

proclamation du droit des peuples à disposer d’eux – mêmes, 

ainsi que la rencontre de Bandung (Indonésie – Avril 1955) qui 

préluda au mouvement des non alignés (Nehru, Nasser – 

Soekarno et Tito). 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          00          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

       Cependant si important que fut l’impact de ces philosophies, 

de ces idéologies de ces révolution de ces résistances et de ces 

évènements, suffit – il, à lui seul, d’engendrer un événement de 

la dimension de la révolution algérienne? 

Certes le mouvement nahdhawiste, notamment son aile 

réformiste avait, par le biais du Cheikh Abdehamid Ibn Badis 

(M. 1947), et  de ses compagnons,  commencé à marquer, dès les 

années 1900, l’Algérie au même titre que l’ensemble du 

Maghreb Arabe. 

     Aussi, si réduit aux élites que fut l’apport éducatif et moral 

de cette aile, il ne contribua pas moins, et ce contrairement aux 

affirmations de l’organe officiel du FLN, à la cristallisation de la 

conscience nationale algérienne. (EL Moudjahid N. 15-35).  

      Pour ce qui est des courants philosophiques, et idéologiques, 

notamment ceux qui étaient franchement opposés au 

colonialisme et à l’impérialisme, tels  que le socialisme et le 

marxisme, leurs adeptes n’avaient cependant conçu les 

mouvements de libération nationale, qui dans la cadre de la 

confrontation entre le camp socialiste et le camp capitaliste.  

     Ignorants, ou oublieux, des spécificités des révolutions de 

libération nationale, les partis communistes dans le Tiers – 

monde, notamment ceux qui étaient inféodés à Moscou, n’ont 

fait qu’adopter la même conception. 

      D’où ces conflits qui ont opposé plus d’une direction  de ces 

partis, aussi bien avec sa base militante, qu’avec les mouvements 

de lutte de libération  nationale. 

Restent la révolution vietnamienne et les résistances, armées, 

tunisiennes et marocaines. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          02          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

        De par la spécificité de ses conditions géopolitiques, 

(éloignement de la métropole, soutient massif et quasi – direct 

du camp socialiste..), la révolution vietnamienne n’a pu, malgré 

son  exemple édifiant, être d’un grand secours pour la révolution 

algérienne. Quant à la Tunisie et au Maroc, ils pouvaient 

compter, non seulement sur leurs résistances, politiques, ou 

armées, mais aussi et surtout, sur la fin, (devenue quasi 

inéluctable, notamment après la fin de la deuxième guerre 

mondiale et l’avènement de l’ONU, inéluctable), du protectorat 

colonial   dont ils étaient l’objet. 

 Toute autre était la situation coloniale  de L’Algérie. 

III- Caractéristiques de la philosophie de la révolution 

algérienne :  

      Définir la philosophie de la révolution algérienne comme 

étant une philosophie de combat pour la liberté ne nous semble 

guère refléter suffisamment la spécificité de cette philosophie, et 

ce pour la raison évidente que, valable pour toute philosophie 

révolutionnaire, un telle définition n’en détermine cependant 

aucune d’entre elles en particulier.     

  

      Aussi serait-il plus juste de tenter d’analyser certaines 

caractéristiques de cette philosophie, seul moyen de saisir son 

caractère suis-generis. Ces caractéristiques peuvent être 

ramenées, à notre avis, à cinq.   

L’espérance :  

     Le premier fondement de la philosophie de la révolution 

algérienne nous semble être sa vision consciente d’un avenir 

meilleur pour le monde et pour les hommes. En effet, et 

contrairement à toutes les philosophies pessimistes, cette 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          03          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

philosophie, largement imprégnée de l’Islam qui affirme la 

primant du présent sur le passé … et de l’avenir sur le présent, a 

été, et demeure encore, une philosophie de l’espérance. 

    Pour elle, en effet, l’homme n’est pas seulement la somme de 

ce qu’il est ou de ce qu’il était, mais il est, avant tout, le résultat 

de ce qu’il peut et veut être. Et c’est parce que l’homme est 

ainsi, que l’histoire humaine n’est pas cette fatalité aveugle, 

mais le fruit de son labeur. 

Et c’est par ce que   l’histoire est telle, qu’elle  doit être assumée 

et non subie. 

    C’est dire que pour la philosophie de la révolution algérienne, 

les peuples ne sont victimes du présent, colonial, en 

l’occurrence, que s’ils consentent à s’en accommoder. 

     C’est pourquoi toute vraie philosophie révolutionnaire est 

porteuse d’espoir. Car,  elle est un appel pressant à l’avenir à 

travers un rappel incessant de la nécessité de surmonter les 

obstacles du présent. 

Aussi c’est grâce à un tel optimisme, que fit défaut à  plusieurs 

formations politiques nationales, que la philosophie de la 

révolution algérienne a su dépasser la réalité coloniale et 

entrevoir, au-delà de ses ravages dramatiques, la capacité du 

peuple algérien d’en venir à bout. « La lutte sera longue mais 

l’issue est certaine » affirme à ce propos la proclamation du 1er 

novembre 1954. 

     L’erreur des formations politiques nationales c’est, qu’ayant 

persisté dans leur doute quant à la capacité de résistance du 

peuple algérien ils ne pouvaient concevoir une telle issue. 

   Or, pour la philosophie de la révolution algérienne le peuple 

algérien, si dominé, si persécuté, si affaibli et si  livré à 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          04          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

l’ignorance et à la misère, n’était pas  moins capable, non 

seulement de se libérer par ses propres moyens, mais bien plus, 

de se hisser à l’avant garde du mouvement mondial de libération 

(Plate- forme de la  Soumam).  

   Aussi, pour elle, la question n’était pas : le peuple pourra- t- il, 

oui ou non, affronter avec succès le colonisateur ? Résistera – t-

il, face à son écrasante supériorité matérielle ? Mais plutôt 

comment lui permettre de déjouer cette supériorité, avec le 

minimum de victimes, et de parvenir à l’issue inéluctable de sa 

résistance. "A fin d’éviter les fausses interprétations et les faux-

fuyants et pour prouver notre désir réel de paix  et limiter les 

pertes en vies humaines et les effusions de sang, nous avançons 

une plate–forme honorable de discussions aux autorités 

françaises, si ces dernières sont animées de bonne foi et 

reconnaissent une fois pour toutes aux peuples qu’elles  

subjuguent le droit de disposer d’eux-mêmes". (Proclamation     

du  1er novembre 1954).  

     Voilà une attitude qui ne pouvait émaner que d’une 

philosophie de l’espérance et dont les implications ne pourraient 

être trouvées  ni dans les slogans creux, ni dans les discours 

grandiloquents.  

Ce n’est que plus tard que certaines de ces formations politiques 

nationales, (dont nous ne doutons, ni de leur sincérité ni de 

l’apport de leurs efforts à la cristallisation de la conscience 

nationale) sont arrivèrent à la même conclusion. 

    Or, ne jamais désespérer du peuple, avoir confiance en sa 

capacité de reconquérir ses droits par ses propres moyens, n’est 

–ce pas le considérer comme étant déjà libre ? 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          09          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

    Ce n’est que plus tard que certaines de ces formations 

politiques nationales, (dont nous ne doutons pas de leur 

patriotisme), se rendirent compte de cette vérité. 

Or, ne jamais désespérer du peuple, avoir confiance en sa 

capacité de reconquérir ses droits par ses propres moyens, n’est 

–ce pas le considérer comme étant déjà libre ? 

La lucidité : 

     Consciente que le peuple ne peut espérer et, encore moins, 

réclamer que ce qu’il saisit clairement, que les mots liberté, 

indépendance démocratie e c t,  qui constituent «  les mots 

d’ordre » de ces formations politiques nationales, sont restés 

pour lui trop abstraits, la philosophie de la révolution algérienne 

déduisit bien vite que tout ce qui n’est pas clarté ne peut être 

révolutionnaire. 

     Car il ne suffit pas de rappeler au peuple ses droits à la liberté 

et à la dignité, il faut que ces derniers  prennent un contenu clair 

pour éveiller en lui ce sentiment indispensable à leur 

transformation en acte. Le peuple ne peut vibrer, s’identifier et 

encore moins mourir que pour des objectifs clairs et 

conséquents. 

Et pour se faire, il faut donc connaître le peuple pour dégager, 

au-delà de ses carences apparentes, les richesses de ses capacités 

latentes. 

   Seule une telle démarche, peut rendre le peuple conscient de 

l’objectif qu’il s’est assigné, délimiter la voie de la 

concrétisation de son entreprise et déterminer sa condition en 

tant qu’acteur principal. 

    Et, c’est par ce qu’elle fut attentive aux aspirations du peuple, 

dont elle est issue et au sein duquel elle avait grandi, que l’avant 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          01          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

garde révolutionnaire du 1er novembre 1954, est parvenue, très 

vite, et sans jeu aucun sur les mots, à animer ces slogans, 

politiques et religieux, (et ce tels que, liberté, indépendance, 

djihad, ]Réduit à l’essentiel, le djihad est une manifestation 

dynamique d’auto défense pour la préservation du  territoire 

national. Il est aussi, et surtout, la volonté et l’effort de se 

perfectionner continuellement dans  tous les domaines». (El-

Moudjahid. Sans date : N1[ sacrifice .. etc), d’une vie nouvelle 

qui enflamma le cœur et l’âme de l’Algérie. 

      Dissipant ainsi toutes les équivoques, la philosophie de la 

révolution algérienne ne minimisa  pas  cependant ni de la 

gravité de la situation, ni des sacrifices qu’elle exige. « Notre 

mouvement national, souligne la proclamation du 1er nov. 1954, 

terrassé par des années d’immobilisme et de routine, mal orienté, 

privé du soutien indispensable de l’opinion populaire, dépassé 

par les évènements, se désagrège progressivement à la 

satisfaction du colonisateur … l’Heure est Grave !»  

    Ne dissimulant aucunement l’objectif de sa lutte, la 

philosophie de la révolution algérienne affirma, dès les débuts, 

que seule l’indépendance totale et immédiate et la restauration 

de l’état algérien pourraient mettre fin à cette lutte. 

(Proclamation du 1er novembre,1954). 

     Les textes ultérieurs de la révolution Algérienne (plate forme 

de la Soumam, 1956, charte de Tripolis 1960), ne feront à leur 

tour que réaffirmer davantage cette position.  

C’est grâce à cette lucidité, qui n’exclut nullement la sincérité, 

que cette philosophie a su, non seulement mettre le peuple 

algérien en contact  direct avec ses objectifs, mais, bien plus, 

elle préserva aussi sa longue et difficile marche révolutionnaire 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          00          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

des confusions, des divisions et des défaillances des hommes qui 

furent à l’origine de l’échec de toutes ses tentatives précédentes 

de libération. 

L’action : 

Convaincue que face à la situation coloniale toute réflexion, 

digne de ce nom, ne peut aboutir qu’à une action conséquente et 

que, sans prise sur la réalité, la plus nette des lucidités n’est en 

fin de compte que spéculation stérile et illusion mensongère, la 

philosophie de la révolution algérienne s’est voulue, et elle a été, 

une philosophie de l’action. 

     Car, ce qui importait pour cette philosophie c’est de donner 

un contenu concret à cette espérance et  à cette lucidité, seul 

moyen de conférer un contenu réel à ces slogans et à ces mots 

d’ordre de liberté et d’indépendance. 

Et pour se faire, il fallait  convaincre  le peuple   qu’il est le 

principal acteur de son destin, et ce en transformant sa haine 

contre l’occupant en énergies libératrices, en l’amenant à 

intervenir dans la réalité vivante et à vaincre ce qui fut, 

jusqu’ici, pour lui invincible. 

      Aussi, pour la philosophie de la révolution algérienne, tant 

qu’on s’était tenu à des déductions théoriques sur la capacité du 

peuple algérien d’affronter, avec succès, son ennemi, toutes 

sortes de questions pouvaient se poser. 

     Or, à son avis, la seule et vraie question que l’on devait se 

poser c’est: comment lui permettre de réussir cette fois sa 

nouvelle entreprise? 

     Aussi, pour cette philosophie, de telles questions doivent, 

désormais,  servir à toute autre chose qu’à retarder l’heure de la 

libération du peuple. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          03          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

    Car ce qui importe maintenant ce n’est pas ce qui fut ou ce qui 

est, mais ce qui doit et peut être « Devant cette situation qui 

risque de devenir irréparable, une équipe de jeunes responsables 

et militants avaient jugé le moment venu de sortir le mouvement 

national de l’impasse … et de le lancer dans la véritable lutte 

révolutionnaire».     

   Voilà une attitude dont les implications, directes et indirectes, 

dépassent  les théorisations politiques et les slogans creux. 

    Rejetant dès lors, et sans appel, toutes les manœuvres 

politiques et coloniales, la philosophie de la révolution 

algérienne, en arriva à la conclusion que, face à un colonialisme 

qui ne s’était implanté et maintenu  que par la force, seule la 

violence révolutionnaire peut l’acculer à céder aux droits 

inaliénables du peuple. 

    Or, si évidente quelle puisse être, une telle conclusion ne posa 

pas moins plus d’un problème au niveau de sa concrétisation. 

    Car, pour se faire, il fallait tout d’abord arracher le peuple à sa 

triste condition caractérisée par le  mépris, la misère et 

l’ignorance, tristes séquelles de plus d’un siècle 

d’asservissement  colonial  de l’homme par l’homme. 

      Il fallait ensuite lui faire franchir la barrière psychologiques 

de l’échec de ses tentatives insurrectionnelles précédentes et les 

massacres qui les suivirent, (et dont les dernières, furent ceux  

du 8 Mai 1945),   de la part d’un colonisateur, plus que jamais 

déterminé, notamment après sa défaite en Indochine, « de ne 

plus se retrouver dans le camp des vaincus» (Girardet B. Sans 

date : 379).    

     Il fallait en fin lui prouver, que contrairement aux 

conclusions de la quasi-totalité des formations politiques 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          00          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

nationales, à la veille du 1er Novembre 1954, que ses sacrifices 

ne seront pas cette fois vaines. 

    Dès lors qu’elle autre forme sa révolution pouvait elle 

prendre, si ce n’est la guérilla, cette technique des pauvres aux 

prises avec leurs colonisateurs, et dont l’efficacité, vient d’être 

prouvée, encore une fois, au Vietnam, en Tunisie et au Maroc. 

      Et  le voilà, ce paysan algérien, dont le système colonial a 

cru avoir fait «un sous-homme». (J.P.Sartre et F.Fanon), une  

bête à tout faire, ce paysan si longtemps, dépossédé humilié, 

déraciné et transformé en serf sur sa propre terre spoliée, le voilà 

soudainement et de nouveau, à l’assaut du système colonial 

contre lequel il mobilisa cette fois non seulement sa terre natale, 

ses montagnes, ses collines, ses plaines et ses déserts, mais aussi 

tous les efforts et les élans de son peuple, qui, pour la première 

fois convergèrent et se rejoignirent. 

      Le voilà cet indigène, cet arriéré, ce fellaga dont on a dénié 

toute compétence, surmontant sa peur, et brisant brusquement, 

ainsi, le carcan de son mutisme et de ses chaînes, à l’affront de 

l’effroyable machine de guerre coloniale et de ses renforts 

atlantiques avec, souvent, comme seule arme sa foi en la justesse 

de sa cause et son fusil de chasse. (Lachraf M. Sans date :13-25).  

Le voilà cet Algérien, dont  le colon a cru le transformer en «être 

parqué), éprouvé mais jamais résigné, déçu, mais jamais 

désespéré, et dont on a crié plus d’une fois sa désintégration, 

ressusciter  à travers  le feu de son action révolutionnaire. Le 

voilà, revivifiant ses traditions de lutte et  ses valeurs et ses 

vertus arabo-musulmanes qui, selon   A. Camus,- et de tant 

d’autres intellectuels français- (qui ont cru, comme lui, au 

«colonialisme à visage humain), «ne font que contribuer à la 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          27          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

bassesse de sa condition» (Camus A. 1958), le voilà,   paralysant 

l’infernale machine de guerre coloniale, déroutant ses supports 

diplomatiques à l’extérieur et l’acculant à lâcher prise devant 

son combat acharné pour sa liberté et sa dignité. 

     Aussi, loin d’être gratuite cette violence révolutionnaire, qui 

n’est en fait, et comme le souligne F. Fanon, que la produit 

direct de cette colonisation, ne fut pas dirigée contre des 

individus mais elle visa principalement le système colonial.     

Son but ?-- lui arracher l’indépendance du peuple algérien, et 

non «mettre en déroute son armée, en obtenant sa reddition», 

comme certains le prétendent. (Galissot R.1985). 

     C’est ainsi que mobilisant, pour la première fois dans 

l’histoire des insurrections nationales contre l’occupant, 

l’ensemble du peuple algérien et  étendant ainsi son combat à  

tout le territoire national (tel était l’un des sens des évènements 

du 20 Août 1955), cette révolution fut celle, non  de tel ou tel 

leader, de telle ou telle région, mais  celle de l’Algérie toute 

entière. 

     Redonnant vie à ses  structures  sociales et politiques et 

religieuses, cette philosophie ne dota  pas  moins, en même 

temps, son futur état de cadres, militaires politiques, techniques, 

juridiques, artistiques, pédagogiques,  culturels, sportifs 

syndicaux,  sanitaires, etc,  modernes, qui dépassèrent, en 

quantité et en qualité, tous ceux  que le colonisateur avait daigné 

former durant  près de 130 ans. 

     C’est de la sorte que des « opérations de maintien de 

l’ordre », à la répression sauvage et systématique, en passant par 

le interminable quart -d’heure, les ratissages les quadrillages, la 

torture, les barrages électrifiés, les bombardements ( au napalm) 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          20          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

des civiles, les zones interdites, les camps de concentration et de 

regroupement, les offensives militaires (Opérations : Couronne, 

Oiseau Bleu, Etincelle, Jumelles, Pierres précieuses, Emeraude., 

Turquoise, Brumaire  1958 – 1959.. ) les manœuvres politiques, 

psychologiques…, seule l’incontournable réalité de 

l’impossibilité de venir à bout de la révolution algérienne 

persista. 

     «De l’écrasement total de la rébellion» à «la paix des 

Braves», en passant par «la reddition sans conditions»…, seule 

la paix dans l’indépendance totale et immédiate resta. 

        Du mythe de «l’Algérie Français» à celui de «l’Algérie 

Algérienne», en passant par «l’Algérie septentrionale» et 

«l’Algérie Saharienne», seule l’Algérie, arabo-musulmane, une 

et indivisible, prévalu. 

       

       Avant la révolution Algérienne, il y avait  la vérité du colon 

et le néant du colonisé. Or, depuis 1954 l’européen constate 

qu’une autre vie s’est mise en branle parallèlement à la sienne et 

que dans la société algérienne, semble t-il, les choses ne se 

répètent plus comme avant.  

     Décrivant, ce bouleversement géopolitique que la révolution 

algérienne à provoqué, en Algérie, au Maghreb, en Afrique et en 

France, l’écrivain et journaliste Suisse, Ch. Favrod, écrivit, en 

1958, (c à d, quatre ans après le déclenchement de cette 

révolution), «la guerre d’Algérie donne vie aux mythes au 

détriment des faits.   Elle paralyse la nation (Française), elle 

pétrifie ses structures.  Elle compromet le destin de la France en 

Afrique et elle défigure la civilisation de la liberté qui en a 

toujours été la glorieuse image dans le monde» (Favrod C.1959). 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          22          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

Que la révolution algérienne ne fut pas exempte d’erreurs, 

d’excès et de dépassements, et ce malgré tous les ordres et les 

affirmations des ses instances officielles, de respecter les 

principes humanitaires et de ne s’attaquer qu’aux colonialistes et 

aux traîtres et collaborateurs, cela ne change en rien de cette 

vérité. 

Cependant, comparés aux excès commis par d’autres 

révolutions, et en premier lieu la révolution française (les 

massacres de septembre, la mort du Roi, la Terreur..) ils 

demeurent bien en  deçà d’eux. (Michelet. 1972 : 103-239).  

        Ceci souligné,  et pour revenir  aux conséquences de la 

violence  révolutionnaire algérienne, nous dirons qu’elles ne 

constituèrent pas, malgré leur importance,   le seul exploit de 

cette philosophie et de la révolution  qu’elle a engendrée?  

      N’a-t-elle pas acculé le colonisateur à accorder, 

pacifiquement, l’indépendance, non seulement à la Tunisie et au 

Maroc, mais à toutes ses colonies africaines, mêmes celles qui 

ne l’avaient pas demandée? 

     Et, pour ce qui est de la France elle-même,n’a-t-elle pas 

étendu son combat jusqu’à l’intérieur même de la France? le 

retour de général Ch. De Gaule (au pouvoir et l’avènement de la 

5è république (1958) ne furent–ils  pas les conséquences directes 

de la révolution Algérienne? Et la démocratie française ne doit – 

elle pas sa survie à cette même révolution qui, de l’avis 

d’éminents historiens français, «fut la première à alerter 

l’opinion publique française, notamment ses intellectuels, digne 

de ce nom, et ils étaient nombreux, sur les dangers des nouvelles 

tendances fascistes de son corps expéditionnaire qui, en mal de 

venir à bout de cette révolution, tenta, notamment à travers le 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          23          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

putsch des généraux, (Avril 1960) (Naquet P. 1973), de se 

révolter contre la légalité et les institutions. (Jobert A. 1973 : 

414-415). 

              La démocratie : philosophie de l’espérance, de la 

lucidité, de l’action la philosophie  de la révolution algérienne 

est aussi une philosophie de la démocratie. 

Cela va de soi, diront certains, puisque de par sa définition et sa 

vocation, l’objectif de toute philosophie révolutionnaire ne peut  

être autre que la liberté et la démocratie. 

     Si juste qu’elle puisse paraître, une telle vérité n’est 

cependant pas toujours évidente. 

Certes la revendication de la liberté et de la démocratie constitue 

le dénominateur commun à toutes les guerres de libération 

nationales. Mais il n’en demeurer pas moins vrai que cette 

liberté et cette démocratie seront toujours tributaires de l’idée 

qu’on fait d’elles, de l’effort qu’on consent pour elles,  surtout, 

de l’usage qu’on fait d’elles une fois acquises ou  reconquises.  

Or, pour la philosophie de la révolution algérienne, la liberté et 

la démocratie ne peuvent avoir d’autre sens que celui de les 

exercer souverainement. 

Toute autre conception de la liberté et de la démocratie, n’est, à 

son avis, que littérature… 

      Car, face à la liberté confisquée du peuple ce qui importe ce 

n’est pas le fait de cogiter sur cette liberté, de dire qu’elle est un 

droit inaliénable, mais de faire prévaloir ce droit, par la force si 

besoin est, pour qu’elle soit ainsi, de nouveau et à jamais.   

       C’est dire que pour cette philosophie, la liberté loin d’être 

un don  de la nature, ou une condamnation abstraite et absurde, 

est avant tout une croyance en la liberté … une volonté de la 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          24          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

liberté et un effort constant et conséquent pour la conquérir, et 

ce à travers l’effort permanent de libération. (Wahl J. 

1951 :258).      

       Et c’est parce que la liberté, ne progresse, comme le corps 

que par l’obstacle, le choix, le sacrifice, (Mounier E. 1970 : 77). 

que cet objectif n’est pas conçu par tous de la même manière. 

Voilà ce qui explique pourquoi certains mouvements de 

libération nationale, trop attachés  aux solutions politiques, n’ont 

pu obtenir de leur colonisateur que des indépendances et des 

libertés de façade. 

       D’autres par contre  sont parvenus  à des indépendances et à 

des libertés réelles qui leur ont permis  d’opérer les changements  

de leur devenir. 

Partant de cette conception militante de la liberté et de la 

démocratie, la philosophie de la révolution algérienne conclue 

que la nation algérienne se spécifie et s’affirme dans le combat 

libérateur, que l’indépendance nationale, en tant que concept 

ayant un contenu précis, se pose comme une notion 

indissociablement liée à la démocratie qui n’est autre que 

l’exercice du pouvoir par le peuple et pour le peuple. 

     C’est de la sorte que le peuple arrive à un concept concret  de 

la liberté, en tant qu’acquis collectif dont les manifestations 

doivent être aussi bien politiques que sociales et culturelles.  

      Est – il besoin de rappeler ici que sans contenu social la 

démocratie politique n’est que le privilège de quelques-uns, de 

même que vidée de son contenu politique la démocratie n’est 

que le piège de tous. 

Pas de liberté sans justice sociale, pas de justice sociale sans 

liberté. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          29          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

         D’où cette, concomitance que la philosophie de la 

révolution algérienne a essayé d’établir entre la liberté et la 

justice, entre la liquidation du colonialisme et l’édification des 

bases d’une société algérienne moderne et démocratique. (El- 

Moudjahid. 1957. N°12: 15-11). 

        En France, par exemple, la révolution, dont l’objectif 

principal était, selon Tocqueville, l’abolition, partout, des restes 

des institutions féodales et l’établissement de l’égalité des droits 

face aux privilèges nobiliaires, n’a pas moins abouti  à une 

démocratie bourgeoise et libérale d’où le tiers état demeura 

pratiquement exclu. 

        C’est dire que c’est grâce à cette conception globale de la 

démocratie que la philosophie de la révolution algérienne 

conféra à cette dernière son contenu politique et social qui fit 

d’elle, pour tout algérienne et pour tout algérien, l’unique source 

juridique et morale des droits et des devoirs. 

          Que la philosophie de la révolution algérienne ait lié 

l’exercice de cette démocratie aux préalables de la libération du 

territoire national  par la lutte armée, comme principal moyen 

pour l’atteindre, cela ne diminue en rien de son attachement à la 

démocratie. 

         Toujours est-il que c’est grâce à cette même conception de 

la démocratie, que le peuple et sa révolution prirent leur contenu 

en tant que personne morale, que le principe de la direction 

collégiale fut consacré, et que toute forme de culte de la 

personnalité, ou de leadership fut bannie. 

Voilà  comment  le peuple algérien a tenté de préserver la 

marche de sa révolution des faiblesses et des défaillances des 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          21          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

hommes, et a rectifié, chaque fois qu’il était nécessaire, sa 

marche, et ce loin  de toute ingérence étrangère. 

       Que cette révolution n’a pas échappé aux luttes internes 

entre ses responsables politiques et militaires, (le FLN et 

L’ALN.), entre l’intérieur et l’extérieur, luttes qui explosèrent 

aux grand jour quelques jours avant l’indépendance (juin 1962), 

ces luttes, ne purent, cependant, la dévier de son objectif 

principal : le recouvrement de l’indépendance par la lutte armée. 

       Ceci dit, on amputerait injustement la philosophie de la 

révolution algérienne de plus d’un de ses acquis tangibles en 

limitant l’apport de la démocratie de la révolution qu’elle a 

engendrée à ses seuls aspects intérieurs, si importants qu’ils le 

furent.  

En effet, loin de restreindre cette démocratie aux seuls algériens, 

cette philosophie l’étendit à tous, (sans distinction, aucune, de 

race ou de religion), et en premier lieu aux colons, dont bon 

nombre d’entre eux avaient rejoint, à la veille de l’indépendance, 

les rangs de l’organisation armée secrète, (OAS) qui croyait 

pouvoir empêcher, par les  assassinats, les plastiquages, les 

massacres d’innocents, le peuple algérien, de recouvrer son 

indépendance.              

     Pour elle le principe des droits inaliénables des peuples de 

disposer d’eux-mêmes est valable non seulement pour le peuple 

algérien, mais pour tout peuple quel qu’il soit, et aucune force ne 

saurait le lui nier. 

         Voilà ce qui explique son soutien inconditionnel à toutes 

les causes justes de par le monde. 

Lorsqu’on rappelle, à ce propos, que la révolution anglaise 

(1649) avait reconnu, non les droits de l’homme ou des peuples, 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          20          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

mais les droits des Anglais, alors que la révolution américaine 

(1776) avait limité ces mêmes droits aux colons et que les 

hommes de couleurs et les esclaves demeuraient ainsi esclaves, 

(Wilden D. 1945 : 76-84). que la révolution française, qui avait 

prétendu libérer les nations comme les personnes, et combattre 

les tyrans partout où ils se trouvent, a transformé, depuis la 

convention et le Directoire (1792-1795), son armée républicaine 

en armée de conquête qui traita les provinces qu’elle occupa, 

tant en Belgique qu’en Allemagne et en Italie, en pays conquis, 

les accablant de réquisitions et de contributions, ne tenant plus 

ainsi compte des nations dont elle avait le devoir de respecter les 

droits…, l’on se rend compte du sens de la démocratie dans la 

philosophie de la révolution algérienne. 

 L’intégralité : Le dernier fondement de la philosophie de la 

révolution algérienne c’est l’intégralité. Pour elle la révolution 

doit être intégrale… ou elle ne sera pas.   

Ce principe, est puisé essentiellement dans la vision musulmane 

de l’homme, en tant qu’entité libre et digne, et qui, de par sa 

dimension à la fois verticale et horizontale, matérielle et 

spirituelle, est capable de transcender la réalité sans se couper, 

pour autant, totalement d’elle.  

Voilà ce qui fait que son  histoire ne peut être comprise, et 

encore moins, interprétée qu’en tant que phénomène global.  

     Cela veut dire que cette philosophie et cette révolution ne se 

furent, malgré leur caractère anti-passéiste, une rupture totale  de 

l’homme  algérien avec son passé et avec son patrimoine. Aussi, 

«leur objectif principal n’était pas de forger, de toutes pièces, 

                                           
 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          23          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

une nation dont on ne trouverait aucune trace dans le passé, mais 

de restituer et de rétablir, dans sa vérité et sa dignité, la nation 

algérienne telle qu’elle a été façonnée par les siècles de 

l’Histoire, tout en lui assurant les bases qui en feront un nation 

moderne» (El - Moudjahid 01-02. 1958, N°.17). 

       Dès lors tout, selon cette philosophie, doit se compléter et 

converger pour se fondre, en fin  de compte, dans la révolution : 

le passé et le présent, la théorie et la pratique, le moyen et la fin, 

le militaire et le politique l’économique et le social, le peuple et 

la terre, le combat pour l’indépendance et celui de l’après 

indépendance, la lutte de peuple algérienne pour sa liberté et 

celle de tous les autres peuples aux prises avec le colonialisme 

dans le Tiers-Monde. 

     Voilà ce qui explique, aussi, cette complémentarité entre 

toutes ses proclamations, ses plates-formes et ses chartes. 

En effet, la proclamation du 1er novembre 1954, avait annoncé 

les grandes lignes politiques et militaires de cette révolution ; 

deux ans après ce fut la plate-forme de la Soumam (Août 1956) 

qui détermina les modalités pratiques de sa marche militaire et 

politique, alors que la charte de Tripoli (Décembre 1960)  tenta  

de définir les bases idéologiques, politiques et sociales de son 

futur état qui, deux ans après, revit le jour. 

      C’est ainsi que, rejetant  toute forme de dissociation entre 

son action militaire et son action politique, entre l’intérieur et 

l’extérieur  cette philosophie   parvint à cette symbiose où le 

combat militaire devint le moyen à travers lequel l’action pour le 

recouvrement de l’indépendance nationale se concrétise et se 

réalise, et où l’action diplomatique, de part son rôle qui consiste 

à accélérer l’isolement du colonisateur sur la scène 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          20          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

internationale, partout où il se trouve, se transforme à son tour 

en moyen à travers lequel le combat militaire s’internationalise. 

      S’opposant à toutes les manœuvres politique, militaires, 

économiques et psychologiques ainsi qu’aux intimidations et aux 

tentatives  de division du peuple  algérien  et de partage de son 

territoire, notamment après la découverte du pétrole au Sahara, 

la révolution  algérienne recouru à l’ensemble du sol national 

qu’elle transforma en champ d’âpres combats  et sur lequel 

l’unité du peuple ne se trouva, à son tour, que réaffirmée et 

consolidée.    

 «Il est impossible de séparer le territoire du Nord du Sahara. La 

«Souveraineté » Française sur le territoire algérien radicalement 

mise en cause depuis le 1
er

 novembre 1954, doit céder le pas à la 

souveraineté du peuple algérien dans les limites administratives 

de l’Algérie de 1954. (El-Moudjahid. 1961 : N-81). 

« Le principe de l’intégrité du territoire est pour nous 

fondamental … cette intégrité nous l’avons proclamée bien avant 

que les richesses Sahariennes soient découvertes», souligne à ce 

propos l’organe central du FLN El-Moudhahid. (El-Moudjahid. 

1961. N-83).  

Situant son combat pour la liberté dans le cadre d’un autre 

combat plus vaste : celui de tous les peuples opprimés dans le 

monde, la philosophie de la révolution algérienne, ne ménagea 

son soutien, moral et matériel, à aucune cause juste dans le 

monde, élargissant ainsi les sphères de la liberté et contribuant 

de façon décisive à leur aboutissent. 

Aussi, et comme on la souligné plus haut, l’erreur des certaines 

approches de la révolution algérienne, et de la philosophie qui la 

engendrée, c’est que, n’ayant vu cette révolution que d’en haut, 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          37          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

c à d, à travers certains hommes et certains de ses exploits 

militaires  et politiques, ils ne pouvaient l’atteindre sous ses 

vraies perspectives socio-historiques, et culturelles mouvantes, 

ni mesurer, à sa juste valeur, les bouleversements que sa 

nouvelle entreprise a provoqués, en Algérie ,en France, dans le 

monde arabe et en Afrique. 

Toujours est-il que, c’est grâce à cette intégralité que cette 

philosophie a su préserver la révolution algérienne des 

extrémismes de tout bord auxquels s’est heurté plus d’une 

révolution contemporaine, et partant, l’unité au peuple algérien 

ainsi que l’intégrité de son territoire. 

Conclusion : 

   Telles sont, parmi tant d’autres, les fondements, ou 

caractéristiques, de la philosophie de la révolution algérienne. 

Tels sont aussi quelques-uns  de ses résultats pratiques. 

Situer cette philosophie par rapport aux autres courants 

philosophiques et idéologiques contemporains revient en fait à 

évaluer ses résultats pratiques. 

Evaluer ici, ces résultats, cinquante ans après le  déclenchement 

de cette révolution, et mesurer leur impact sur le devenir du 

mouvement mondial de libération nous semble risquer de 

devancer l’histoire dans son jugement. 

    C’est pourquoi nous n’avons  abordé ici que les résultats dont 

l’évidence est aujourd’hui manifeste. En effet, nationale dans ses 

origines et ses aspirations, arabo -musulmane dans son contenu, 

anticolonialiste dans son objectif et pragmatique dans sa 

méthode, la révolution Algérienne a, sans aucun doute, marqué, 

non seulement l’histoire de l’Algérie et  de celle du monde arabe 

et musulman, mais celle du tiers monde tout entier. 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          30          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

Nationale, avant tout, cette révolution représente en effet 

l’aboutissement d’un longue et âpre lutte que le peuple algérien 

a,  tout au long de près de 132,  ans apposé au colonisateur 

français. 

     Elle abattit  le colonialisme, libéra le peuple, préserva son 

unité et l’intégrité de son territoire, restaura  son état et proclama  

son caractère moderne et  républicain, jeta les bases de la société 

civile algérienne, libre et souveraine, lui permettant ainsi de 

franchir l’abîme de plusieurs siècles de  décadence qui, la 

frappa, au même titre que l’ensemble des sociétés du monde 

arabo- musulman, et de  rejoindre ainsi le concert des   nations  

évoluées. 

Autour de la révolution algérienne ce fut l’armée de libération 

nationale, (ALN) qui, sous la conduite du Front de Libération 

Nationale  (FLN), abattit le système colonial et  détruisit  toutes  

ses structures. 

Autour de l’ALN et du FLN, ce fut le peuple algérien tout 

entier (ses hommes comme ses femmes, ses jeunes comme ses 

vieillards, ses intellectuels, ses étudiants, ses travailleurs, ses 

paysans comme ses citadins) qui, à travers  ses élans, ses 

souffrances et ses sacrifies, mena sa révolution jusqu’à son 

ultime  objectif.   

Son refus des «solutions évolutives», et son mépris pour les 

étapes qui brisent le torrent révolutionnaire et désapprennent au 

peuple cette volonté inébranlable de tout prendre en main, resta 

catégorique, malgré la rudesse de l’épreuve et l’allèchement  des 

offres. (El-Moudjahid.1958 : N-22).  

Puisant en lui même et en sa noble religion musulmane, qui 

appelle au combat de toute forme de domination de l’homme par 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          32          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

l’homme, le peuple algérien se surpassa  ainsi avant de surpasser 

son colonisateur, témoignant de la sorte, et ce tout au long des 

années de l’épreuve, d’une unité, d’une spontanéité, d’une 

sobriété, d’une discrétion, d’une sincérité, d’une discipline et 

d’un esprit de combat et de sacrifice qui forcèrent   le respect de 

l’ennemi. 

Anti- coloniale la révolution algérienne ne dissocia, en 

aucun moment, la liberté du peuple algérien de celle de tous les 

peuples opprimés et dominés car, pour elle, les hommes ainsi 

que les peuples sont égaux, et doivent par conséquent jouir des 

mêmes droits qui leur sont inhérents et inaliénables. Aussi  le 

droit  à la liberté doit-il  être un droit pour tous, sans distinction 

aucune de sexe ou de race  ou de religion. 

 Etendant, dès lors  son combat contre le colonialisme à tous 

les endroits où il se trouvait : au Maghreb arabe et au reste du 

monde arabe et en Afrique, la révolution algérienne  contribua 

ainsi  à l’élargissement des sphères des manifestations 

libératrices dans le Tiers-monde où   elle s’assigna   la place que 

tout le monde lui reconnaît aujourd’hui. 

Ainsi s’explique le ralliement, à sa juste cause, de plusieurs 

d’hommes et femmes, de politiciens, syndicalistes, écrivains, 

philosophes, artistes, journalistes, etc… à travers le monde, et en 

premier lieu en France.    

       Pour ce qu’est du monde arabe, la révolution algérienne 

constitua, de par la façon conséquente de ses méthodes et de par 

l’ampleur de ses exploits, militaires et politiques, l’une des 

ripostes vigoureuses au complot  «occidentalo-sioniste» contre  

la Palestine (1947). Voilà ce qui explique,  cette mobilisation 

totale des masses arabes autour de cette révolution qui détruisit, 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          33          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

entre autres, les préjugés  racistes  et colonialistes d’un certain  

orientalisme, relatifs au prétendu  rejet  de l’esprit arabe, et 

musulman de tout progrès. (Renan E. SD : 5-10).  

En fin, et pour ce qui est du Tiers-monde, notamment  de ses 

guerres de libération, la révolution algérienne considéra dès les 

débuts de son déclenchement, que le combat du peuple algérien 

pour sa liberté, devrait être, et il l’a été, indissociable du combat 

des peuples d’Afrique, d’Asie et d’Amérique Latine, en 

particulier, et de toute l’humanité opprimée en général.     

Voilà ce qui explique, en partie, cette place particulière que 

la révolution algérienne s’est désormais réservée dans l’histoire 

du combat, plusieurs fois millénaire, de cette   humanité pour sa 

liberté et sa dignité. 

Aussi, que l’on admire cette révolution (et la philosophie qui 

l’a engendrée), ou qu’on la déteste, ses échos ne demeureront 

pas moins, et pour longtemps, retentissants dans les oreilles de 

plusieurs générations futures de l’humanité.     

Références: 

AL-ASSALI, B. (1984). 
le Djihad du peuple algérien, Dar Annafaïes, Beyrouth

.
  
 

CAMUS, A. (1958).
 Chroniques algériennes, Gallimard

. 

FANON, F. (1961).
 Les Damnés de la Terre, Maspéro, Paris

. 

FAVROD, C. (1959).
 la révolution algérienne, Plon, Paris

. 

GALISSOT, R. (1985). in retentissement de la révolution algérienne, CNEH, 

ENAL-GAM. 

GAUTHIER. (1923). 
Introduction à l’étude de la philosophie musulmane, l’esprit sémitique et  l’esprit 

aryen, Paris
. 

GIRARDET , B. (1972). 
 l’Idée Coloniale en France, de 1887 a 1962, édit. Pluriel, Paris

. 

GRAMSCI
,
 A. (1976).

 in  Dictionnaire du Marxisme, col, livre de poche, Paris
.
 
 

HARBI, M. (1993).
 le FLN , Mirage et réalité, édit, NAQD , EAL, Alger

.
  Mahsas

, A. (1970).
 le 

Mouvement révolutionnaire en Algérie de la première guerre mondiale  à 1954, l’Harmattan, Paris
.
 
 

HORKHEIMER, M. (1972).
 The social Fonction of

 
 Philosophy, vol. 3, Winter. 

 



Philosophie de La Révolution Algérienne            Boukhari Hamanna 

 

  2702 ديسمبر 70قم رعدد ال          34          ع والتاريخمللبحوث والدراسات في المجت مجلة 

 

JOBERT, A. (1973). 
Comme Drogue, édition Alain, Paris

.
 
 

LACHRAF, M. (SD). 
l’Algérie,

 
Nation et Société,

 
SNED ,Alger.

 

MICHELET
.
 (1972).

 Scènes de la révolution française, col.10/18, Paris
.  

MOUNIER
, E.

 (1970).
 le personnalisme, PUF (Q.S.J) 

,
Paris

. 

NAQUET
, P. (1973).

 
Les crimes de l’armée française, Maspéro

. 

WAHL, J. (1951).
 Traité de Métaphysique, Paris, Payot

. 

WILDEN, D. (1945).
 l’évolution de l’esprit européen, Flammarion

. 

 


