Goucem Nadira KHODJA
Laboratoire LISODIP/ENS de Bouzaréah — ALGER

Une écriture entre deux langues
Contraintes et enjeux de I’entre-deux chez
Malek Haddad

Résumé :

La littérature algérienne d’expression francaise a émergé dans un contexte
marqué par un systéme colonial dominant et a di donc tres tot étre confrontée
a la problématique de I’écriture bilingue dans la mesure ou elle est constituée
par la langue d’origine de 1’écrivain algérien (arabe, berbere) et la langue
d’expression littéraire : le francais. Malek Haddad a vécu dans la douleur
cette dichotomie (le drame du langage, disait-il) au point de songer a poser le
stylo et a se murer dans le silence. Il n’a cependant pas hésité, au prix d’un
déchirement intellectuel et linguistique a s’exprimer dans la langue de I’autre
pour parler du méme et représenter la condition historique de ce dernier.

Mais si Malek Haddad utilise la langue frangaise comme langue d’expression
artistique, il n’en demeure pas moins que la langue arabe est présente en
filigrane dans le tissu méme du texte haddadien en ce sens qu’elle nourrit
I’imaginaire et la poétique de cet écrivain d’ou un bilinguisme qui traduit une
guéte ontologique torturée mais assumée..

Mon travail de recherches s’intéressera a cette dualité et cet écartélement
culturel exprimé par 1’auteur lui-méme dans les Zéros tournent en rond. 1l se
propose de dégager les ressorts de cette écriture bilingue et d’étudier
quelques uns des procédés stylistiques employés par Malek Haddad dans ses
guatre ccuvres romanesques. Enfin, ma recherche tentera de mettre en lumiere
les enjeux de cette écriture de ’entre-deux.

Abstract:

Algerian French-speaking literature has emerged in a context marked by a
dominant colonial system and had immediately be faced with the problem of
bilingual writing insofar as it consists of the original language of the Algerian
writer (Arabic, Berber) and the language of literary expression: French.
Malek. Haddad is an Algerian writer who lived so painfully this dichotomy
(the drama of language, he said) that he thought to stop writing and to retire
in silence. However, he did not hesitate in spite of intellectual and linguistic
dilemma speak the other's language to talk about the same and represent the
historical condition of the latter.

But if Malek Haddad uses French as the language of artistic expression , the
fact remains that the Arabic language is present implicitly in haddadien text
through the imagination and poetic this writer where bilingualism reflecting
an ontological difficult quest.

My research work will focus on this duality and this cultural difference which
was expressed by the author himself in the Zeros circling. It aims to identify
the mechanisms of this bilingual writing and study some of the processes
used by stylistiques Malek Haddad in his four novels. Finally, my research
will try to reveal the issues of this write between the two.

97



Goucem Nadira KHODJA

L’écriture est un exercice qui reléve autant du dévoilement, de
I’extériorisation d’une pensée et d’une sensibilité profondes, de
la mise a nu de soi-méme que d’une expérience d’introspection
et de repli sur soi; c’est pourquoi elle devient aux yeux de
I’écrivain et du critique enjeu de toutes les tensions historiques,
lieu d’interrogation et de quéte ontologique. A ce titre, la
littérature algérienne d’expression francgaise s’est trouvée
confrontée dés ses premiers balbutiements a la problématique de
I’écriture bilingue en ce sens qu’elle est traversée par une
dichotomie entre la langue d’origine de I’écrivain algérien
(arabe, berbére) et la langue d’expression littéraire : le francais.
D’ou des attitudes différentes face a ce matériau linguistique
pour les écrivains de la génération de Malek Haddad, c’est-a-
dire tous ceux qui ont suivi un cursus scolaire frangais dans le
contexte de I’Algérie soumise a la domination du systéme
colonial.

Pour sa part, M.Haddad a d0 faire face au dilemme
insoutenable d’écrire dans la langue de ’autre au prix d’un
déchirement intellectuel et linguistique pour parler du méme ou
bien de se taire et perdre ainsi son statut de témoin de 1’Histoire
et de porte voix de tous les sans voix. En partant de cette posture
inconfortable de I’écrivain, nous avons relevé dans ses textes
tous les aspects et les ressorts de I’écriture bilingue. Aussi, notre
¢tude s’appuiera sur les quatre romans de Malek Haddad — La
derniere impression (1958), Je t’offrirai une gazelle (1959),
L’éleve et la lecon (1960) et Le Quai aux Fleurs ne répond plus
(1961a) — et sera portée par ces trois questionnements :

— Quelle ecriture bilingue est présente dans le texte
haddadien ?

— Comment est-elle introduite ? Quels sont les procedés et les
stratégies discursives mis en ceuvre ?

— Quels sont les enjeux recherchés au moyen de cette ecriture ?

M. Haddad, a [Dinstar d’autres écrivains algériens
d’expression frangaise, dénongait 1’arbitraire du colonialisme
dans ses textes qu’ils soient poétiques ou romanesques au
moyen de la langue du colonisateur sans pour autant reléguer sa
langue maternelle, en I’occurrence ’arabe au rang de langue

98



Une écriture entre deux langues : contraintes et enjeux de l'entre-deux ...

perdue. Bien au contraire, la langue arabe est présente en
filigrane et nourrit de sa séve I’imaginaire et la poétique de
M. Haddad. C’est pourquoi, nous nous intéresserons dans un
premier lieu a repérer les marques de cette écriture bilingue.

En effet, les ceuvres romanesques de M. Haddad se
distinguent par 1’utilisation d’une langue frangaise classique, en
ce sens que cet écrivain respecte la grammaire et la rhétorique
francaises et manipule avec subtilité et une grande finesse
poétique la langue de Moliere. Cependant, il insuffle a celle-ci la
pensée et I'imaginaire de la langue arabe, il y inscrit les
traditions, les reperes et les valeurs musulmanes ainsi que les
spécificités culturelles algériennes.

La langue francaise devient dés lors le lieu méme ou se joue
le duel identitaire, le terrain ou s’affrontent deux visions du
monde antagonistes (Occident/Orient) et ou le signe francais est
surchargé d’un univers sémantique li¢ a la culture d’origine de
I’écrivain Malek Haddad. D’ailleurs, ce dernier exprime cette
dualitt et cet écartélement culturel en ces termes:
« Personnellement mon cceur et mon stylo sont sollicités par une
seule nostalgie : la langue qu’on parle dans ce que j’appelle avec
une triste obstination: LA RUE DES ARABES. » (1961b,
p. 22)

Autrement dit, M. Haddad se sent habité par sa langue
d’origine et ne peut écrire en francais qu’en traversant LA RUE
DES ARABES, c’est-a-dire en opérant un va et vient entre sa
culture initiale arabe et sa culture acquise, en puisant ses images
poétiques de son étre profond fagonné par la culture atavique et
en produisant un discours du dedans pour exprimer son monde,
sa représentation de la réalité et ainsi dévoiler a 1’autre sa propre
altérité en le confrontant au méme.

Ainsi Christian Lagarde considére [’écriture comme un
moyen qui permette de s’affranchir de 1’aliénation et de se
construire, par un face-a-face avec I’autre, sa propre identité :
« Or, affirme-t-il, I’identité ne se construit jamais que dans un
rapport spéculaire, ¢’est-a-dire, au miroir de I’ Autre, et force est
de reconnaitre que 1’écriture bilingue représente le terrain par
excellence de cette dialectique du Méme et de 1’Autre, par la
mise en scéne et la mise en mots qu’elle constitue. » (Lagarde,
2001, p. 24)

99



Goucem Nadira KHODJA

L’écriture devient pour Haddad un retour aux sources, une
quéte de soi, une sorte de voyage intérieur qui lui permet de
retrouver les siens au prix, il est vrai, d’un déchirement: le
passage par la langue de ’autre. « La langue francaise est mon
exil » (p. 22) dit Malek Haddad dans Les zéros tournent en rond,
pour exprimer ce malaise et ce drame du langage. Dépossédé de
sa langue, coupé du peuple aphasique qu’il tente de représenter
au moyen d’une langue qui n’est pas la sienne, le pocte et
écrivain M. Haddad se débat dans un exil intérieur qui le plonge
dans une solitude extréme.

Mais ce déchirement, nécessaire car historique est le seul
moyen qui permette a cet écrivain d’exprimer la souffrance et le
réve de liberté du méme. C’est & ce prix qu’il parvient a
transcender sa tentation du silence pour exposer sa vision du
monde et exprimer son engagement intellectuel en dénoncant
I’injustice du fait colonial notamment a travers la dépossession
linguistique. Ainsi s’instaure un rapport de diglossie (c’est-a-
dire, selon C. Lagarde, de I’inégalité socialisée des langues)
dans le texte de Haddad entre le francais et I’arabe de La rue des
Arabes, autrement dit I’arabe dialectal algérien.

De ce fait, la langue francaise se trouve confrontée par son
statut de langue dominante, a I’épreuve de la vérité historique,
dans la mesure ou tout en étant une langue d’Histoire, de
science, de culture et d’art, il n’en demeure pas moins qu’elle
s’est imposée en Algérie par le déni des autres langues (I’arabe
classique, le berbére, 1’arabe parlé¢). C’est la raison pour
laquelle, nous semble-t-il, Malek Haddad tente de réhabiliter sa
langue maternelle et de se réapproprier les moyens d’expression
qui lui permettent de greffer dans le corps (et la graphie) de la
langue francaise 1’ame et ’esprit de la langue arabe.

Comment se fait cette jonction, cette mixtion ? Quels
procedés utilise-t-il dans ses ceuvres pour réussir a exprimer en
frangais ce qu’il pense mais ne peut exprimer en arabe ?

Dans Le Quai aux fleurs ne répond plus, le narrateur décrit la
premiére rencontre de deux jeunes adolescents ; 1’un issu de la
communauté frangaise, ’autre d’origine algérienne. Le premier
contact, le premier face-a-face des futurs amis (Simon Gued] et
Lakhdar Ben Tobal) est assez émouvant en ce sens ou les deux
éléves sont intimidés, réservés et mal a 1’aise ; serait-ce en
raison de leur jeune age ? Ou de leurs origines différentes ? Le

100



Une écriture entre deux langues : contraintes et enjeux de l'entre-deux ...

narrateur utilise cette différence identitaire pour introduire un
commentaire qui situe d’emblée le rapport diglossique entre le
frangais et 1’arabe et le déséquilibre entretenu systématiquement
par le systéme colonial en faveur d’une culture dominante au
détriment d’une autre.

Au pupitre généreux de ’adolescence, deux
écoliers se rencontraient. Pour étudier Bergson et
Descartes. Pour ignorer le Chikh Benbadis et les
poétes algériens qui n’ont pas de nom et qui
n’ont pas de langue. (p. 10)

L’écriture bilingue se manifeste ici au moyen de cette
dénonciation explicite de 1’aliénation culturelle et linguistique
imposée par le fait colonial. En effet, dans 1’école francaise, on
étudie des philosophes de référence tels que Bergson et
Descartes mais on passe sous silence ’ceuvre significative du
penseur et savant algérien Ibn Badis qui appelait a résister par la
science et la prise de conscience de la question identitaire
algérienne. M. Haddad convoque le Cheikh Ibn Badis et les
poctes algériens pour, d’une part, affirmer son affiliation a une
sphére culturelle différente mais réelle et ayant une existence
effective et, d’autre part, dénoncer le projet d’aliénation et
d’acculturation programmé par le systéme colonial a I’égard de
la société algérienne. Il pointe du doigt cette politique arbitraire
qui consiste a mépriser et rabaisser le colonisé par le déni
patronymique et linguistique. Or, 1’écrivain réussit, en intégrant
le nom du penseur algérien dans la langue francaise, aux cotés
de philosophes francais a demontrer que le méme existe malgré
toutes les formes de négation, que le méme a lui aussi le pouvoir
de nommer et de penser le monde.

Ainsi, M. Haddad réussit-il a travers cette premiére remarque
incisive par le biais de la voix narrative a démonter le
mécanisme réducteur, dévalorisant et marginalisant de la
machine coloniale. Il laisse entrevoir une relation déséquilibrée
entre deux parties ou 1’une est dominante, faisant valoir son
esprit universel, humaniste et ses valeurs morales tandis que
I’autre est minorée, reléguée a un statut d’infériorité permanent,
de non reconnaissance et de non existence dans la mesure ou
I’on ne retient aucun nom de penseur ou de poete algérien et ou
I’on renie sa langue.

101



Goucem Nadira KHODJA

D’ou la préoccupation de M. Haddad de parler de soi et du
méme dans la langue de 1’autre en imposant a celle-ci une
structure discursive étrangere au moyen de diverses techniques.
Nous avons remarqué entre autres procédés d’écriture bilingue,
I’inscription par M. Haddad de mots arabes dans le tissu de la
langue francaise, souvent dans des situations qui décrivent des
liens affectifs trés forts (I’amour, I’amiti€¢) ou des situations
émouvantes (souvenir, nostalgie, réverie). A titre d’exemple,
lorsque Khaled Ben Tobal (poete algérien en exil en France), le
principal personnage du Quai aux fleurs ne répond plus,
replonge dans ses souvenirs, et se rappelle les mots doux de sa
femme Ourida :

Détends-toi, Khaled, di-a-li.

Et quand 1’amour parle en arabe, on pourrait
croire qu’il se surpasse. (p. 31)

Dans un autre passage du texte, I’écrivain « glisse » un autre
mot étranger dans la langue francaise, lorsque Khaled passe la
féte de Noél chez son ami d’enfance Simon et qu’il offre a la
fille de celui-ci une poupée qu’il nomme Houria, prénom arabe
que la petite fille a du mal a prononcer du fait de la différence
phonétique des deux langues :

Elle s’appelle Houria, fit Khaled. La gosse
répéta :

— Comment dis-tu ? Ouria ?

— Non, Houria, précisa Khaled, pas Ouria,
Houria, avec «Heu», n’arrives-tu pas a dire
« heu» ? (p. 44)

L’insistance de Khaled pour une prononciation correcte de ce
mot est liee au sens que celui-ci a en langue arabe : liberté. Cette
insistance, cette répétition et précision élocutoire du terme arabe
semble suggérer qu’on ne doit pas renoncer a la libert¢é méme si
elle ne reste qu’un réve encore inaccessible pour les Algériens,
d’autant plus inaccessible qu’il est matérialisé par la difficulté
qu’éprouve la petite fille pour bien prononcer le phonéme en
arabe. Il convient de noter par ailleurs, qu’a travers cette mise en
scéne, le pouvoir de nomination est transféré au représentant du
méme puisque c’est le héros Khaled qui nomme et choisit ce
prénom symbolique a la poupée offerte a I’enfant de son ami.

102



Une écriture entre deux langues : contraintes et enjeux de l'entre-deux ...

Une autre situation illustre 1’altérité de Khaled Ben Tobal,
lorsque Monique la femme de son ami Simon lui demande
pourquoi il n’a jamais dédié un de ses livres a sa femme : « Je
suis arabe, Monique, et la pudeur me I’interdit. — Vous avez
tort » (p. 48) lui rétorque 1’épouse de Simon qui est amoureuse
de Khaled puis celui-ci ajoute: « Vous savez, Monique, un
amoureux n’a jamais honte, un amour n’est jamais honteux,
mais je suis un peu comme ces femmes de chez moi qui ne
peuvent pas manger en public. » (p. 49)

Nous voyons se dessiner a travers ce dialogue 1’antagonisme
de deux visions du monde, de deux conceptions du réel
différentes et qui au premier contact semblent
fondamentalement opposées parce que nourries de préjugés et
surtout de la méconnaissance de 1’autre. Le narrateur reprend en
charge le discours sur un ton lyrique pour exprimer aussitot la
pensée profonde de Khaled dont la pudeur arabe qu’il invoque
refléte en réalité son rapport au langage assez complexe puisque
seul le silence peut exprimer I’indicible.

Comment dire : je t’aime, tout simplement :

je t’aime ?
Il faudrait ne jamais parler, il faudrait
toujours prier. Il faudrait ne jamais écrire,

respectueux devant le silence, intimidé devant le
papier blanc. (p. 49)

Dans cet extrait se dessine la conception de M. Haddad a
I’égard du langage verbal, incapable, selon lui de traduire
fidelement et exactement la pensée et les sentiments intimes.
Nous voyons aussi comment il imprime au discours une tonalité
lyriqgue a travers le rythme incantatoire et la répétition du
segment « il faudrait » comme pour expliquer et justifier la
nécessité du silence quand on doit passer par des mots étrangers
afin d’exprimer ce qu’il y a de plus précieux et d’intime en nous.

Par ailleurs, dans L éleve et la lecon, I’instance d’énonciation
se confond avec le personnage principal, Idir Salah, qui confie a
travers un monologue intérieur son état d’ame et sa relation
complexe avec sa fille. Ainsi, en plongeant dans les souvenirs de
sa jeunesse, il prend conscience de la fuite irrémédiable du
temps et lui vient en mémoire un proverbe arabe inscrit entre
guillemets dans I’espace textuel en graphie francaise mais dans
sa prononciation arabe: « Lifet’'met. » (p.113) Le sens est

103



Goucem Nadira KHODJA

traduit en note de bas de page a destination du lecteur francais
qui ne partage pas la méme sphére culturelle que ’auteur et
ignore donc les références identitaires de celui-ci.

En outre, la langue d’origine est aussi utilisée dans des
situations dialogiques entre le personnage principal et d’autres
personnages comme dans cet extrait ou le narrateur reproche au
caid sa soumission et sa collaboration avec le systéme colonial :
« Il me parle en arabe. Par principe je lui réponds en francais
pour m’éviter de partager avec un étre que je méprise la
fraternelle solidarité qui nait d’une langue commune. » (p. 85)

Ainsi I’appartenance a la méme sphére communautaire ne
constitue pas pour le personnage principal, un gage de fraternité,
ou un socle identitaire suffisant dans la mesure ou le caid ne
représente plus, des lors qu’il s’est compromis avec un systéme
fondé sur I’exclusion et la négation du méme, les valeurs et les
aspirations collectives de la communauté algérienne.

La langue maternelle relie Idir a ceux qui partagent les
mémes principes et les mémes reperes culturels et historiques. Il
ne cautionne pas, en effet, la trahison et la lacheté et marque son
désaveu par le recours a la langue de I’autre, pour signaler sa
rupture avec le « méme » qui n’est plus le méme des lors qu’il
trahit les valeurs du méme. Le héros marque une distanciation
idéologique et méme identitaire par la distanciation linguistique
qui inscrit son alterité vis-a-vis du caid ; autrement dit 1’usage de
la langue frangaise dans cette exemple souligne qu’il n’y a pas
de complicité, de connivence, de conciliation possible entre ces
deux hommes.

Dans Je t'offrirai une gazelle, nous avons pu entrevoir un
discours imprégné d’un souffle poétique d’inspiration arabe en
ce sens que le rythme et les répétitions incantatoires tirent leur
source de la poésie et de I’oralité¢ arabe. Dés lors le signifiant
francgais est perturbé, parasité dans sa structure par un fonds
sémantique et un imaginaire étranger qui fait appel a ses propres
symboles, métaphores et figures inscrivant ainsi la trace de la
langue d’origine dans le moule de la langue acquise.

Dans ce roman, I’instance narrative est prise en charge par
deux voix, celle d’un narrateur extra dié¢gétique et celle d’un
narrateur intra diégétique qui est déterminé par sa fonction
d’auteur. Le récit de 1’auteur est racont¢ au moyen d’une
formule introductive « I’auteur disait », a I’'image de ces vieilles

104



Une écriture entre deux langues : contraintes et enjeux de l'entre-deux ...

grands-meres qui contaient les Iégendes et les contes populaires
a leurs petits-enfants. De ce fait, la langue frangaise s’en trouve
modifiée, sensiblement ébranlée par [Dintroduction de
mécanismes propres a 1’oralité, de surcroit exprimée au moyen
d’un code linguistique qui lui est étranger.

L’auteur disait :

O marin des étoiles, aprés le Gassi-Touil
c’est toujours la chimére. La dune O’hanet
gardait l’infini a la porte de la nuit. Dune
O’hanet en arabe: la délaissée...Sentinelle
oubliée, comment savoir le mot de passe ? Et
Moulay touchait du doigt ce qui est grand.

La piste a retrouvé le chemin des étoiles.
Seules les étoiles ont assez de patience. Rien ne
supporte le désert. Les oiseaux n’en veulent pas.
Les gazelles I’évitent. Et les coquilles brisées des
ceufs d’autruche sont les vestiges d’on ne sait
quelle fuite d’apocalypse. Les chameaux sont
morts. Les mirages, désespérément, se
ressemblent. 1ls évoquent des fles, des fTles en
chapelet, archipels taciturnes. Pourtant la piste a
retrouvé le chemin des étoiles.

O marin de mon cceur, c’est grand un
homme, tu sais ; c’est grand et pas grand-chose.
C’est plus grand qu’un désert, c’est grand
comme un amour. (p. 28)

Nous remarquons a travers cet extrait le souci de M. Haddad
d’inscrire I’action dans un espace réel, le désert algérien sans
pour autant passer par une description réaliste, minutieuse et
détaillée. La représentation topographique ne participe pas non
plus a une évasion exotique telle qu’attendue et recherchée par
le regard de I’autre. Elle est ici, déstabilisatrice et deéstabilisante
aux yeux du lecteur étranger, renvoyé a son extériorité car ne
pouvant appréhender la portée symbolique et métaphorique de
ce « délire » poétique. En effet, cette représentation spatiale est
prétexte au déclenchement de la réveriec de 1’auteur, déclic
fantasmatique et fantasmagorique qui permet a la fois de
pénétrer I’univers personnel de ce personnage et de nous faire
voyager dans 1’inconscient collectif du méme. Le sujet écrivant
tient ainsi & se démarquer du code de la langue francaise en
recourant a un discours lyrique qui prend la forme d’un poéme

105



Goucem Nadira KHODJA

et qui transcende la réalité pour introduire le lecteur dans un
univers fagonné par I’imaginaire et la réverie poétique.

Par ailleurs, dans les pages de cloture de La derniére
impression est représentée une scéne de guerre ou des
combattants (le personnage principal Said, son frére Bouzid et
d’autres camarades) luttent pour leur survie alors que les
hélicoptéres de 1’armée francaise les survolent. Les derniers
paragraphes sont completement bouleverses, en ce sens que la
syntaxe y est décousue, les phrases sont courtes, redondantes et
ne sont pas liées par des connecteurs logiques qui déterminent
leur enchainement et leur progression. Pourtant, ces phrases
déconstruites, cet ordre désordonné produit du sens.

Aujourd’hui, elle est la, ’opération, elle est
13, la soustraction. Elle est 1a, en chair et en os.
Moins Rabah, moins Rachid, moins Brahim,
moins Djamel...

MOINS L’ALGERIEN UNTEL. (p. 168)

Dans cet extrait, nous remarquons 1’évolution du héros Said
par rapport & la situation initiale ou il était soucieux, préoccupé
dans ses pensées, ne sachant que faire ; a la cléture du texte, il
ne se pose plus de questions, il est représenté au cceur méme de
’action, avec ses freres d’armes qui tombent 1’un apres 1’autre.

Le rideau glisse doucement. Les rochers sont
froids comme le réve qu’on allait atteindre et qui
s’en va. Les socles attendent les héros. Les
fourmis sont parties. Les escargots restent chez
eux. On ne voit plus les serpolets. Les ponts sont
coupés. Le rideau glisse doucement. La derniére
impression s’étale dans les cceurs.

Le ciel est muet.

Une ultime cigogne affirme pourtant :

— Demain il fera beau.

Il faut croire aux cigognes. Le signe moins.
Tirez le trait. Mettez le signe égal. Aujourd’hui,
elle est 1a, ’opération. Elle est 1a, la soustraction.
Elle est Ia, en chair et en os. Moins Brahim,
moins Rabah, moins Mohamed, moins Laid,
moins Rrachid, moins Djamel...

MOINS L’ALGERIEN UNTEL. (p. 169)

Nous avons conservé intentionnellement la présentation
formelle du texte, car il nous semble qu’elle participe a la

106



Une écriture entre deux langues : contraintes et enjeux de l'entre-deux ...

construction sémantique du récit. En effet, nous relevons donc
une autre stratégie discursive de Haddad qui joue sur la
disposition spatiale de son texte et sur la typographie (utilisation
du gras et des majuscules) pour accentuer le caractére
dramatique de la guerre et signifier la complexité de la condition
humaine lorsqu’elle est face a son destin. En outre, le blanc
textuel laisse présager une suite tragique. Le mode d’énonciation
est entrecoupé de phrases courtes, hachées, d’espace vide et de
rythme syncopé. En somme, c’est un langage perturbé,
déstructure, déphasé par rapport a une réalité complexe et
insoutenable.

Le narrateur évoque la mort de Said au moyen d’une formule
de soustraction «MOINS SAID». Said I’ingénieur,
I’intellectuel meurt finalement en héros ; son frére Bouzid utilise
I’écharpe que sa meére lui avait tricotée pour le recouvrir :
« Bouzid a détaché 1’écharpe de son cou. Bouzid a recouvert le
visage de son frére. Une maille a I’endroit, une maille a
I’envers... » (p. 169)

Une fois de plus, le récit se clét par une phrase inachevée, par
des points de suspension qui annoncent le vide et le silence qui
entourent le langage et dessinent un espace blanc, 1’espace laissé
vacant par les mots. Cela concorde avec les travaux d’Aline
Mura-Brunel selon laquelle le silence est la forme initiale du
recueillement et du repli sur soi qui précede le passage a
I’écriture :

Exercice d’ascése et de réflexion, I’acte
d’écrire s’apparente a une quéte ontologique. La
mention didascalique du « long silence » restitue
ce moment de concentration pour décrire au plus
pres ’opération qui prélude a la création, et elle
mime métaphoriquement le silence qui hante la
parole littéraire et la fonde. (2002, p. 365)

Les textes haddadiens sont ainsi a la lisiére du silence, soumis
a des mises en sceéne et mises en mots de 1’indicible, de la parole
absente et de 1’étre perdu. C’est en cela que le véritable enjeu de
cette écriture bilingue réside précisément dans la quéte de cette
intériorité masquée par les mots de I’autre, dans la recherche de
la trace de la langue perdue et surtout dans le désir de trouver un
point de suture qui permette d’établir une poétique de la relation

107



Goucem Nadira KHODJA

(selon les termes de Glissant) fondée sur I’échange et non
I’exclusion.

Malek Haddad comme Kateb Yacine, Assia Djebbar et tant
d’autres écrivains algériens, exprime de cette maniére sa double
expérience culturelle, et sa quéte ontologique ne réussit a se
réaliser qu’a travers différentes stratégies discursives tels que les
blancs sémantiques, la convocation de 1’Histoire, le recours a
une imagination féconde, la surcharge du signifiant francais par
un ensemble de signifiés directement puisés de 1’espace
discursif algérien et I’appel a I’imaginaire collectif et individuel.

Au terme de cette analyse nous pouvons dire que tous ces
mécanismes d’écriture ont pour effet, d’une part, de conforter le
sujet d’énonciation biculturel dans sa posture de témoin direct
de I’Histoire et de porte parole de tous ceux qui ont été relégués
en marge de celle-ci, et, d’autre part, de créer chez le sujet
écrivant bilingue une dynamique créative qui lui permette en fait
de fagonner une langue d’écriture singuliére, personnelle et
poétique qui serait a la fois un enrichissement pour la langue
d’expression littéraire et une renaissance de la langue perdue.

Références bibliographiques

HADDAD Malek, 1958, La derniere impression, Paris,
Julliard.

HADDAD Malek, 1959, Je t’offrirai une gazelle, Paris,
Julliard.

HADDAD Malek, 1960, L éléve et la lecon, Paris, Julliard.

HADDAD Malek, 1961a, Le quai aux fleurs ne répond plus,
Paris, Julliard.

HADDAD Malek, 1961b, Les zéros tournent en rond, Paris,
Francois Maspéro.

LAGARDE Christian, 2001, Des écritures « bilingues ».
Sociolinguistique et littérature, Paris, L’Harmattan.

MURA-BRUNEL Aline, CoGaARD Karl et Collectif, 2002,
Limites du langage : indicible ou silence, Centre de poétique et
d’histoire littéraire, Université de Pau, L’Harmattan.

108



