Insaniyat n°* 57-58, juillet - décembre 2012, p. 27-38

Les sciences sociales en Algérie face au
changement

Belakhdar MEZOUAR"

C’est un truisme de rappeler que dans les années 1970, les sciences
sociales en Algérie étaient a 1’écoute du politique. Aussi, se sont-elles
livrées a une réflexion sans fin sur les questions économiques. Beaucoup
de chercheurs se sont focalisés sur 1’identification et la qualification du
mode(le) de développement de 1’Algérie: il était alors question de
« Taches d’édification nationale », de « Voie de développement non-
capitaliste », de « Capitalisme d’Etat », etc. Moins nombreux, mais sans
doute plus audacieux, sont ceux qui se sont penchés sur le politique,
précisément sur la nature du pouvoir politique : il était alors question
d’« Etat national », d’« Etat socialiste », de « Bourgeoisie d’Etat », etc.

Il a fallu attendre les années 1980, et au-dela, les années 1990 et 2000
pour voir les sciences sociales quitter le giron développementaliste dans
lequel elles ont été (se sont) confinées, et s’engager dans le traitement de
la problématique du lien social en Algérie; autrement dit, dans
I’exploration du vivre-ensemble. Il faut dire que les événements
dramatiques qui se passaient en Algérie astreignaient les chercheurs a
I’écoute de la société, de ses éruptions et convulsions. C’est donc en
consonance avec |’air du temps que les sciences sociales se mettent a
étudier le mode de socialité et & questionner les valeurs véhiculées et par
la société et par D’individu algériens. Ce sont la, en fait, des
questionnements éminemment sociologiques que les sciences sociales
n’auraient jamais d0 quitter, mais....

* Sociologue, Université de Tlemcen, 13000, Algérie.
Crasc, Associé, Oran, 31000, Algérie.

27



Belakhdar MEZOUAR

1. La dialectique tradition/modernité dans la société algérienne

Dans cette contribution, j’essaierai d’élaborer une syntheése des
travaux de cette dichotomie, d’en présenter une typologie qui, sans doute
comme toute autre, n’est pas exempte d’oppositions trop tranchées ; et
elle est forcément réductrice de la diversité des écrits. Bref, a la lecture
des essais sur le lien social, émerge un certain nombre de theses
(d’hypotheses ?) assez différenciées. La premiére d’entre elles estime que
la société algérienne connait un redéploiement des valeurs culturelles
anciennes ; c’est la thése de la traditionalité de la société. Pour la seconde
theése, les valeurs traditionnelles ne caractériseraient qu’une seule partie
des Algériens, ’autre partie serait moderne ; c’est la thése dualiste. La
troisiéme, c’est celle de I’ambivalence culturelle qui affirme que Ia
société algérienne est en méme temps et a la fois traditionnelle et
moderne. La quatriéme et derniére thése est incarnée par Abdelkader
Djeghloul qui pense que bien que les Algériens s’inscrivent
« inexorablement » dans la modernité, les traditions sont ménagées, voire
préservées.

Avant de dérouler ces théses pour en discuter le contenu, observons
deux choses. D’abord qu’elles émanent non seulement de travaux
académiques comme les théses de doctorat® et les mémoires de magister,
mais aussi de travaux extra-universitaires publiés dans des ouvrages, des
périodiques et méme dans les journaux. Ensuite, ces travaux (s”)
intéressent tous (&) la dynamique du changement social en Algérie, et
c’est a ce titre qu’ils sont convoqués ici.

2. La traditionalité et la question du développement

S’agissant de la thése de la traditionalité de la société, elle est
défendue dans beaucoup de travaux, de valeur inégale du reste. Plus pres
de nous, en 2008, a I’'université d’Oran, Ahmed Yalaoui y consacra sa
thése de doctorat en sociologie? ; et il n’est pas le seul. Toutefois, le
travail le plus abouti sur la question, revient au psychosociologue algérois
Slimane Medhar. Celui-ci en a fait son théme de prédilection en lui
consacrant au moins trois ouvrages. Dés 1992, la traditionalité de la
société algérienne est annoncée dans le titre méme de son premier livre
Tradition contre développement. Depuis, et toujours fidéle & un discours

L Voir par exemple la thése de doctorat de Mohammedi, S. (2011), les Hawz de Tlemcen —
Anthropologie d ‘une identité locale, these de doctorat en sociologie, Université d’Oran.

2 Yalaoui, A. (2008), La crise de la reproduction de la société traditionnelle, thése de
doctorat d’Etat en Sociologie, Université d’Oran.

28



Les sciences sociales en Algérie face au changement

plutot essayiste, Medhar ne cesse de réitérer la méme position notamment
dans une deuxiéme publication ou il écrit « La culture traditionnelle régit
la société. Son emprise sociale est évidente : il suffit de tendre 1’oreille
pour distinguer son bruissement et de se pencher par la fenétre pour
constater son influence. Aussi continuer a 1’occulter et a ignorer son
impact sur ’agencement, le fonctionnement et le devenir de la société,
c’est opter pour un présent problématique et un avenir incertain »*. Se
sentant sommé de définir ce qu’est cette culture traditionnelle qui
présiderait a la destinée de la société algérienne, il précise « La
structuration sociale traditionnelle est le corollaire de I’incapacité des
individus & assurer leur survie et & subvenir & leurs besoins® ».

Cette thése ne manque pas de susciter des questions & commencer par
les indicateurs attribués au concept méme de tradition par notre auteur.
En effet, ailleurs, le sociologue Mohamed Boukhobza utilise quasiment
les mémes indicateurs, mais cette fois pour définir non pas la tradition
mais le sous-développement. « Le propre du sous-développement, écrit-il,
c’est précisément une situation chronique de non-satisfaction des besoins
sociaux® ». Manifestement, il y a télescopage conceptuel entre la
définition de la tradition chez Medhar et celle du sous-développement
chez Boukhobza. D’ou la question : Est-il 1égitime d’assimiler purement
et simplement tradition et sous-développement ? Le lecteur des travaux
de Medhar ne manque pas d’étre interpelé par une autre confusion, celle
qu’il commet entre incivilités et comportements traditionnels. Les
incivilités urbaines, pratiques répréhensibles, trop fréquentes dans nos
cités, déplaisantes a voir et surtout a subir. L’auteur les vilipende tout au
long de ses écrits non sans les imputer toutes - inddment de notre point de
vue - a ’emprise de la tradition sur les Algériens. Ne sont-elles pas au
contraire la conséquence manifeste de 1’abandon de la tradition en tant
que régulateur social et de la défaillance des institutions de socialisation,
étatiques et non étatiques ; le tout traduisant plutdt une anomie sociale ?

A ces premiéres questions succéde une autre: Qu’en est-il du
phénomeéne d’acculturation des Algériens di a la colonisation et méme a
I’indépendance, relevé du reste par toute une littérature sociologique et
assimilée. Parlant de sa ville natale, Constantine, Malek Bennabi
déplorait déja en son temps le phénomene en ces termes :

«...0On gardait D’apparence mais on perdait la substance. La
colonisation de peuplement avait complétement perverti I’ancien mode de

® Medhar, S. (1999), L échec des systemes politiques en Algérie, Alger, Ed. Chihab, p.
240.

* 1dem, p. 43.

5 Boukhobza, M. (1991), Octobre 1988. Evolution ou rupture ?, Alger, Bouchene, p. 32.

29



Belakhdar MEZOUAR

vie, les traditions, les usages de la vielle ville. Les structures sociales et
mentales établies par la culture arabo-islamique depuis plus de mille ans
commengaient & céder aprés un demi-siécle d’agression et de
déculturation. Elles étaient ~méticuleusement démantelées par
’administration coloniale...® Bennabi en parle comme une « agression »,
tandis que le penseur tunisien Hamadi Redissi qualifie le phénomeéne de
« contamination » dans son livre L ’exception islamique’. Ne pouvant
éluder totalement la question, Medhar en parle en faisant référence
explicitement et nommément aux travaux de Pierre Bourdieu et
Abdelmalek Sayad relatifs a 1’opération coloniale de déracinement et de
dépaysannisation des Algériens lorsqu’il écrit « Des chercheurs ont
postulé une déculturation en Algérie, terme dont nous récusons 1’emploi
comme concept® ». Inutile de dire que cette facon de réfuter le processus
d’acculturation des Algériens tient plus d’une résolution verbale que
d’une véritable démonstration. La troisiéme question est celle-ci: la
traditionalité de la société algérienne ne serait-elle pas un « luxe » (si je
peux m’exprimer ainsi) que n’autorisent plus ni 1’espace, ni le temps, ni
le nombre? L’espace, c’est-a-dire, la proximité spatiale, voire la
mitoyenneté avec une Europe envahissante, culturellement notamment.
Le temps, c’est le 21°™ siécle, 1’époque de la modernité, et pour certains,
celle de la postmodernité et méme de la surmodernité. Le nombre, dans le
dernier recensement les Algériens frolent les 40 millions de personnes ;
une population qui se compte en millions ne pourra jamais étre intégrée
dans des communautés traditionnelles tant celles-ci sont naturellement
étroites, et restreintes par définition (anthropologique). VVoila pour ce qui
est de la premiére thése.

3. La dualité de la société algérienne

La deuxiéme thése a examiner est celle de la dualité de la société
algérienne défendue par le sociologue oranais Djamel Guerid. Le schéma
dual de la société est un paradigme ancien auquel la sociologie a renoncé
depuis longtemps en raison de son inadéquation aux réalités observées, et
présentées invariablement comme fractionnées continlment en deux
secteurs contigus mais étanches et sans rapport aucun. Toutefois, on le
retrouve chez Bertrand Badie et Pierre Birnbaum qui, aprés avoir pris
acte de I’« échec de la greffe étatique » dans les pays du tiers monde,

6 Cité in Boukrouh, N. (2006), L ’islam sans I'islamisme. Vie et pensée de Malek Bennabi,
Alger, Ed. Samar,. p. 38.

’ Redissi, H. (2004), L'Exception islamique, Paris, Le Seuil.

& Medhar, Ibid.

30



Les sciences sociales en Algérie face au changement

soulignent que le développement politique qui en a résulté a été a
I’origine d’un éclatement de la société en deux zones, 1’une tirant sa
légitimité d’une volont¢ de modernisation, I’autre s’appliquant, au
contraire, & conserver sans adaptation ni réforme la tradition nationale. Ils
ajoutent, que cette dualité fut trés sensible dans ’Egypte du khédive
Ismaél, dans I’empire ottoman du 19°™ siécle, comme dans le systéme
politique de la Turquie kémaliste qui ne put fonctionner qu’en excluant
les masses paysannes du processus de modernisation®.

Cela dit, la thése avancée par Guerid convoque I’histoire passée et
récente de la société algérienne et y projette un regard simultanément
rétrospectif et actuel. Son ouvrage publié en 2007 porte le titre
évocateur : L’exception algérienne. La modernisation a [’épreuve de la
société. Si I’on s’en tient a la seule période de I’indépendance, et pour
faire excessivement bref, on constate que ’auteur reléve que dans les
années 1970, I’Etat s’est lancé dans un programme de développement
tout azimut avec comme fer de lance I’industrialisation du pays. Outre
I’objectif de rattrapage économique des pays occidentaux, I’Etat tablait
sur I’industrie pour acculturer les Algériens et faire ainsi accéder la
société a la modernité. Les textes officiels dont la Charte Nationale ne
cessaient d’appeler a la création de I’« homme nouveau » et a
I’avénement de la « société nouvelle ».

L’échec de I’industrialisation du pays devenu désormais patent, il s’en
est suivit, selon notre auteur, un changement a deux vitesses, créant un
décalage sociétal majeur entre une étroite minorité privilégiée et une
masse importante de laissés -pour- compte traditionaliste ou pour le
moins rétive a toute modernisation. Bref, la société algérienne serait
bipolaire, divisée en deux camps irréductiblement opposés, distincts et
dont I’'unité n’est ni envisagée ni envisageable. Un dédoublement de la
société que I'auteur qualifie d’« Algérie des deux sociétés » et qu’il
explicite en ces termes :

« La division la plus profonde et la plus lourde de conséquence reste,
(...), celle qui ordonne les Algériens en deux ensembles culturellement
homogenes ; le premier s’inscrit dans la culture arabo-islamique et récuse
toute autre alternative ; le second fonctionne a I’intérieur du systéme
occidental de normes et valeurs et, en dehors de lui, il n’imagine aucune
autre vie individuelle ou collective™ ».

Cette thése, non plus, ne manque pas de soulever foule de questions
dont celle-ci : I’échec de I’industrialisation du pays pour réel qu’il soit

° Badie, B. et Birnbaum, P. (1982), Sociologie de I'Etat, Paris, Grasset, p. 182-183.
1% Guerid, D. (2007), L'exception algérienne :La modernisation & I'épreuve de la société.
Alger, Editions Casbah, p. 21.

31



Belakhdar MEZOUAR

invalide-t-il vraiment 1’acculturation des Algériens? Le revers de
I’industrialisation au niveau économique ne signifie pas nécessairement
son échec au plan social et culturel a moins qu’on réduise indlment la
diversité des formes d’acculturation a la seule prolétarisation du dix-
neuviéme siécle européen. S’ajoute a cette premiére réserve ce qui suit :
bien qu’elle ait duré, la colonisation frangaise de 1’Algérie a finalement
échoué. Toutefois, la société algérienne en est sortie profondément altérée
et en reste marquée indélébilement. Evoquant au début de son ouvrage
I’histoire contemporaine de 1’ Algérie et I’impact de I’occupation du pays,
Guerid recommande, et a juste titre, de parler d’un avant et d’un apres
colonisation. Toutes proportions gardées, et s’agissant plus
singuliécrement des changements socioculturels dans 1’Algérie
indépendante, ne peut-on pas en faire de méme et parler la aussi d’un
avant et d’un apres industrialisation, quand bien méme celle-ci serait
défaillante ? Par ailleurs, plus globalement et sans doute  plus
radicalement, n’est-il pas grand temps d’abandonner définitivement le
couple industrialisation/acculturation et lui substituer le couple -
certainement plus fécond — de tertiairisation/acculturation tant les
algériens ont (se sont) investi(s) dans les activités tertiaires de services et
ont déserté I’industrie ? Le recensement économique réalisé en 2011 par
I’Office National des Statistiques (ONS) vient confirmer la tendance
observée depuis longtemps, a savoir la réduction drastique de la part de
I’industrie dans 1’économie algérienne au profit du commerce et des
services dont les unités représentent quasiment 90 % du tissu économique
national. En cela au moins, I’Algérie s’aligne sur le reste du monde
moderne et il n’y a pas dexception algérienne™’. Et puis, aprés tout, si le
secteur tertiaire connait une si forte poussée, voire une croissance
exponentielle et sans précédent, ne sommes-nous pas fondés
légitimement a nous demander s’il ne s’agit pas la d’un phénoméne
acculturatif en soi et pour soi.

Une derniére remarque s’impose ; dans une perspective comparative ;
si la thése de la traditionalité de la société algérienne fait des traditions
une entrave dirimante au développement économique et méme politique,
a I’inverse la thése de la dualité fait de la tradition la conséquence, ou
pour le moins [D’effet pervers, du développement économique,
précisément du projet industrialiste. C’est dire qu’ici derriére un langage
fonctionnaliste transparait I’approche marxiste du lien social en Algérie.

11 Désormais I'entreprise industrielle occupe, dans I'économie de tous les pays modernes,
une place de moins en moins centrale avec un net recul de sa part dans I'emploi.

32



Les sciences sociales en Algérie face au changement

4. L’ambivalence de la société algérienne

La troisieme thése est celle de I’ambivalence culturelle de la société
algérienne. Alors 13, il y a foule, et des noms célébres & commencer par
Mustapha Lacheraf qui estime que culturellement, les Algériens sont
frappés d’une double impossibilité : « L’impossible retour au passé et
I’impossible présence a ce temps vécu du progrés. .. ?». Dans son Portrait
du colonisé, Albert Memmi parle lui de « douloureux décalage avec soi ».
Le prix Nobel de littérature, I’Egyptien Naguib Mahfouz reléve le
« dédoublement de la personnalité » du Cairote dont « une moitié de son
étre est croyante, prie, jeune, et va en pélerinage. L’autre moitié frappe
ses valeurs de nullité dans les banques, devant les tribunaux et dans les
rues, dans les cinémas et les théatres, voire méme chez lui, parmi les
siens, devant la télévision** ». Malek Chebel parle de « schizophrénies
algériennes™ ». Le philosophe marocain. Abed Jabiri reléve el Inchitar
(fission ou implosion) de I’homme arabe.

Toutefois, celui qui a le mieux défendu cette thése tout au long de ses
recherches est incontestablement le psychosociologue algérois
Nourredine Toualbi. Pratiquement, tous ses ouvrages portent directement
sur I’ambivalence culturelle. Selon lui, la société algérienne est hybride,
prise entre deux modeles : le traditionnel et le moderne. Ces modéles
cohabitent, mais dans la douleur, puisqu’ils sont dans un affrontement, ou
plutdt, dans une confrontation permanente. Dans ces conditions, les
valeurs culturelles et sociales des Algériens tiennent a égalité de la
tradition et de la modernité. Une posture d’« entre-deux » aussi instable
qu’inconfortable, pesante méme pour des Algériens condamnés a
pratiquer continuellement le grand écart ayant en permanence un pied
dedans et un pied dehors ; constamment engagés, mais toujours sur la
réserve. Au changement social correspond quasi-automatiquement un
regain de la tradition. C’est dire in fine que les Algériens adoptent les
valeurs traditionnelles pour se déculpabiliser d’avoir (a) cédé(r) a la
modernité. D’ailleurs Toualbi ne manque pas de le relever en ces
termes« De méme, et toujours en réaction au changement — et & ce qui est
considéré comme étant ses méfaits - les exigences traditionalistes
urbaines sont plus vindicatives que celles des ruraux... plus confiants en
la solidité de leurs institutions™ », précise-t-il.

12| acheraf, M., (1968), Algérie Nation et Société, Alger, SNED, p. 318.

13 Cité par Jalal Al-Azm, S. (1999), Le monde diplomatique, Septembre.

1% peuples Méditerranéens, n° 70-71, Janvier-Juin, 1995, p. 287-292.

15 Toualbi, N. (1984), Religion, rites et mutations. Psychologie du sacré en Algérie, Alger

ENAL, p. 249.

33



Belakhdar MEZOUAR

Dans ces conditions, la nature de la tradition dont il est question
mérite qu’on s’y attarde : Il s’agit de toute évidence d’une tradition
réactive et défensive, une tradition qui ne s’exerce qu’en situation, une
espéce de sens pratique dans I’acception de Bourdieu. D’ou la question
suivante : ces velléités traditionalistes intermittentes et par certains
aspects erratiques, activées a 1’occasion de I’adversité le plus souvent,
peut-on les considérer au méme titre qu’une tradition établie, spontanée et
allant de soi, structurée et structurante, revendiquée et au besoin
défendue ? Autrement dit, une ambivalence culturelle dont ’ordre des
termes est aussi variable qu’instable est-elle crédible ? La deuxiéme
question qui compléte la premiere est celle d’identifier le registre
existentiel ou les valeurs modernes sont activées et celui ou se sont plutét
les valeurs traditionnelles qui sont convoquées. Formulée autrement, la
question serait celle d’identifier les valeurs auxquelles 1’ Algérien recourt
s’agissant de ses intéréts vitaux. Les travaux de Toualbi laissent penser
gue se sont les valeurs modernes qui prévalent dans de telles situations ;
impressions que confirment deux enquétes de terrain : La premiére, datée
de 2004 réveéle que bien que voilées, les étudiantes algéroises adoptent
dans leur quasi-totalité les valeurs modernes en souhaitant travailler et en
refusant catégoriquement la polygamie. La seconde enquéte, encore plus
récente, de 2010, montre entre autres que les étudiantes tlemceniennes
préférent toutes — une fois mariées — vivre loin de la famille élargie®’.

Au vu de ce qui précede, il est clair que les Algériennes, et sans doute
les Algériens, savent tenir a distance la tradition quand il le faut - quitte a
recourir aux consonances cognitives toujours déculpabilisantes. Dans ces
conditions ne faut-il pas plutdt parler de comportement stratégique et
rationnel au lieu et place de I’ambivalence culturelle ? Voila pour ce qui
est de la troisiéme thése.

5. Le changement social a I’épreuve de 1a modernité

Enfin on arrive a la thése de la modernité de la société algérienne. Les
porteurs de cette thése sont beaucoup moins nombreux. Parlant du monde
arabe, le politiste syrien Burhan Ghalioun se montre catégorique lorsqu’il
écrit : « En dépit d’un discours trompeur, malgré les apparences, il n’y a
pas plus ‘séculié¢res’, matérialistes, individualistes et areligieuses que les
sociétés orientales en général, arabes en particulier18 » ; faisant d’elles des

16

Infra.
17 Benameur, K. (2010), Sociologie du rite religieux en Algérie, thése de doctorat de
sociologie, Université de Sidi BelAbbés.
18 Ghalioun, B. (1997), Islam et politique, la modernité trahie, Paris, la Découverte, p.
155.

34



Les sciences sociales en Algérie face au changement

sociétés vivant dans une modernité bien particuliére, précisément une
« sous-modernité » ou une « lumpen modernité ». Mais 1’auteur qui nous
intéresse le plus, c’est bien le sociologue Abdelkader Djeghloul et qui
arrive avec deux textes courts mais denses. Le premier, c’est une
communication présentée en novembre 1997, publiée en 2000 dans la
revue Al Dafatir du département de sociologie de 1’Université d’Alger, et
intitulée « Quand les algériennes inventent leur modernité ». Le second
texte est publié en mai 2004 par Le Quotidien d’Oran sous le titre
: « L’intellectuel Maghrébin face aux paradoxes de son espace
socioculturel, a I’heure de la nouvelle modernité ». On aura remarqué
I’emploi itératif du concept de modernité dans les intitulés des deux
textes, pourtant distants de plus de six années. C’est dire tout I’intérét que
portait Djeghloul a la question de la nature du lien social en Algérie.

A la lecture des deux textes, on comprend assez rapidement que pour
Djeghloul, la société occidentale n’a pas le monopole de la modernité et
partant, on se rend compte - rétrospectivement - que les théses évoquées
précédemment péchent par leur eurocentrisme. Elles n’arrivent pas a s’en
départir du fait de I’omniprésence de la référence a la modernité
européenne ; de maniére implicite certes, trés probablement a 1’insu des
auteurs eux-mémes. Dans cet ordre d’idée, le changement social en
Algérie y est évalué a I’aune occidentale. Djeghloul s’en démarque
d’emblée en recommandant qu’« un découplage des notions de modernité
et de rattrapage est indispensable » ; ce faisant il s’attéle a expurger la
modernité de ses contingences historiques, européennes en 1’occurrence.
Aussi la modernité de la société algérienne se décline différente et
difféeremment. Une modernité présente, déja-la, mais aussi a-venir que
I’auteur qualifie de «nouvelle modernité », et qui ne se compare
qu’abusivement a la vielle modernité, celle de la vieille Europe bien
évidemment et plus généralement celle de 1’Occident. Voici donc, selon
Djeghloul, les Algériennes et les Algériens embarqués dans une
dynamique sociale inédite ; originale en ce sens qu’elle conjugue « socle
anthropologique maghrébin » et « modernité »; bref « un processus (qui)
ne va pas dans le sens de ce qui se produit en Europe, celui de
I’exacerbation du mythe de l'individu éternellement beau, jeune,
financierement aisé, libre de toute attache non consentie et presque
asexué™ ».

Djeghloul croit toucher du doigt les effets de cette modernité
singuli¢re, j’allais dire contingente, dans 1’urbanisation, dans 1’expansion
du salariat, dans la promotion de la femme, précisément par la

1% Djeghloul, A, « Quand les Algériennes inventent la modernité », in Al Dafatir. p. 29.

35



Belakhdar MEZOUAR

scolarisation. A propos des femmes algériennes justement, I’auteur récuse
vigoureusement la représentation qui en est faite, celle les présentant
comme clivées en deux groupes étanches et de surcroit opposés : les
Mutahajibate (voilées) qui seraient conservatrices et les Mutabarijate
(non voilées), qui elles, seraient elles progressistes. Faux ! clame
Djeghloul, cette altérité culturelle entre les deux camps est factice,
trompeuse. Et pour ne pas rester vague et étayer son affirmation, il puise
dans une étude de 1994 menée par deux chercheures femmes, Djedjiga
Imache et Ines Nour, intitulée Algériennes entre islam et islamisme?. 11
ressort des résultats de leur enquéte de terrain, une quasi convergence des
aspirations des étudiantes et une égale ouverture a la modernité, qu’elles
soient voilées ou non®. Exit donc la bipolarité culturelle des
Algérien(ne)s et par la méme la dualité de la société. La société
algérienne n’est pas non plus traditionnelle, ni d’ailleurs ambivalente ;
elle est moderne d’une modernité aux couleurs locales. Et que la teneur
de cette modernité ne soit pas prédéfinie et ne réponde pas en tous points
aux canons de la définition occidentale, ¢’est naturel et en tout cas n’est
pas pour la disqualifier encore moins 1’invalider, pense Djeghloul. Cette
fagon bien inattendue d’aller chercher la modernité ne semble pas étre
I’apanage des seules Algériennes puisqu’on la retrouve ailleurs, en
I’occurrence chez les musulmanes d’Europe, si 1’on croit Nadine Weibel.
Celle-ci les qualifie de femmes a la fois « libres et voilées », car écrit-
elle : « Dénongant de la méme maniére ce qui est pergu comme des abus
dus a la modernité occidentale, ces musulmanes pratiquantes choisissent
une voie médiane ou elles entendent s’affranchir de I’autorité des
hommes pour ne se soumettre qu’a celle de Dieu. Cette démarche qui
signe 1’ébauche d’une émancipation certaine, invente une modernité dont
le sacré ne serait pas absent ».

A T’instar des autres théses, celle postulant la modernité de la société
algérienne n’est pas a 1’abri de critiques (critiques que nous aurons a
développer dans un travail ultérieur). De toutes les fagons, 1’intérét de
cette contribution ne réside pas seulement dans les réserves et les
commentaires qu’inspirent ces théses ; critiques qui - faut-il le préciser -
n’enlévent rien a la valeur et a I’effort de formalisation entrepris dans ces
recherches. L’intérét réside également ailleurs :

2 Djedjiga, I. et Inés, N. (1994), Algériennes entre islam et islamisme, Aix-en- Provence,
Edisud, p. 45-50.

2! Dijeghloul omet de signaler les références de 1’étude en question, il faut attendre son
ouvrage, paru en 2001, Lettres pour I’Algérie, Alger, ANEP.

22 \Weibel, N. (2007), « La modernité de Dieu : Regard sur les musulmanes d’Europe
libres et voilées », in Socio-Anthropologie, n° 17-18, Janvier (C’est moi qui souligne).

36



Les sciences sociales en Algérie face au changement

D’abord dans la tentative d’élaborer une typologie de ces travaux qui,
en leur disparate, se laissent difficilement regrouper ; qui plus est, il
n’existe pas de classification des approches du lien social en Algérie par
les sciences sociales & méme de faciliter leur lisibilité et in fine d’orienter
les chercheurs.

Ensuite dans la tentative d’éclairer le point aveugle de ces recherches
en rendant visible leur convergence thématique autour de la question du
lien social : Objet de recherche qui bien que commun a ces travaux, reste
complétement dérobé a la connaissance des lecteurs, mais plus
préoccupant encore, a celle des porteurs des théses eux-mémes. Je n’en
veux pour preuve que leur ignorance totale les uns les autres. En effet,
sauf exception, aucun d’entre eux ne cite, ni ne fait référence aux travaux
des autres®. Relever cela, n’est pas faire un proces d’intention, c’est
appeler a I’établissement de passerelles en vue d’une communication et
d’une complémentarité accrues entre chercheurs et a une mise en partage
des savoirs afin de parvenir en fin de compte a la synergie des efforts
indispensable a la renaissance de la recherche en sciences sociales en
Algérie.

Enfin le troisiéme intérét réside dans la valorisation de I’apport des
sciences sociales dans I’analyse du changement en Algérie ainsi que
I’insatisfaction qui en découle pour tout chercheur avide d’un examen de
la réalité sociale plus approfondi, plus anthropologique a méme de nous
renseigner avec plus de certitude sur la nature du changement que connait
la société algérienne.

Bibliographie
Badie, B. et Birnbaum, P. (1982), Sociologie de I'Etat, Paris, Grasset.

Benameur, K. (2010), Sociologie du rite religieux en Algérie, thése de doctorat
de sociologie, Université de Sidi Bel Abbés.

Boukhobza, M. (1991), Octobre 1988. Evolution ou rupture ?, Alger, Bouchéne.

Bouquuh, N. (2006), L islam sans [’islamisme. Vie et pensée de Malek Bennabi,
Alger, Ed. Samar.

Djedjiga, 1. et Inés, N. (1994), Algériennes entre islam et islamisme, Aix-en-
Provence, Edisud.

Djeghloul, A, (2001), Lettres pour I’Algérie, Alger, ANEP.

Ghalioun, B. (1997), Islam et politique, la modernité trahie, Paris, la
Découverte, 1997.

2% |_e sociologue algérois Rachid Hammadouche, auteur en 2009 d’un livre, La question
du lien social en Algérie, augmenté d’une bibliographie bien fournie, cite du bout de la
plume, un seul article de N. Toualbi- qui plus est- vieux de plus de 20 années.

37



Belakhdar MEZOUAR

Guerid, D. (2007), L'exception algérienne : La modernisation a I'épreuve de la
société. Alger, Editions Casbah.

Jalal Al-Azm, S. (Septembre 1999), Le Monde Diplomatique.
Lacheraf, M. (1968), Algérie Nation et Société, Alger, SNED.

Medhar, S. (1999), L’échec des systémes politiques en Algérie, Alger, Ed.
Chihab.

Mohammedi, S. (2011), les Hawz de Tlemcen — Anthropologie d’une identité
locale, thése de doctorat en sociologie, Université d’Oran.

Peuples Méditerranéens, n° 70-71, Janvier-Juin, 1995,
Redissi, H. (2004), L'Exception islamique, Paris, Le Seuil.

Toualbi, N. (1984), Religion, rites et mutations. Psychologie du sacré en Algérie,
Alger ENAL.

Weibel, N. (2007), « La modernité de Dieu: Regard sur les musulmanes
d’Europe libres et voilées », in Socio-Anthropologie, n° 17-18, Janvier.

Yalaoui, A. (2008), La crise de la reproduction de la société traditionnelle, these
de doctorat d’Etat en Sociologie, Université d’Oran 2008.

38



