
4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

259 

 

Le culte de la mére 
Pr. Fisian hocine ( Univ- Oran) 

*** 

 

«We came into the world like brother and brother. And 

now let's go. Not one before another» 

W. Shakespeare. The comedy of errors. Act V 

 

Introduction* 

Dans le monde arabe, la femme constitue le lieu où des valeurs 

particulières sont onstamment réaffirmées comme différentes : statut 

relatif du sexe féminin, obéissance, autorité,  soumission. Elle est le 

lieu privilégié où peuvent être repérées les spécifiés essentielles sur 

lesquelles s'étayent des manières d'être propre à cette aire culturelle. La 

question de la femme revêt une importance particulière parce que les 

pratiques et les représentations qui s'y ttachent, déterminent non 

seulement la constitution de l'identité de la femme et sa socialisation 

mais aussi celles de l'homme. Parler de la femme c'est assurément parlé 

de ses rapports avec l'homme. Homme et Femme sont intimement liés 

pour le meilleur et pour le pire. 

Mais avant d'être saisi à travers des notions et des catégories, toute 

personne est à repérer par rapport aux structures culturelles qui 

l'enveloppent depuis sa naissance. C'est le contexte culturel qui en 

dernière instance ordonne et répartit les comportements, qui structure et 

oriente l'expérience humaine, qui règle les rapports humains, qui 

enracine les personnes dans une place qui les fait reconnaître. Personne 

et culture s'éclairent l'un par rapport à l'autre. Les considérer dans leur 

interaction permet d'obtenir des révélations sur une structuration 

                                                           
* Résumé: 

Le culte de la mère constitue une des clefs maîtresses pour comprendre la 

structuration mentale des hommes et des femmes dans la culture arabe. Cet 

article se propose de montrer comment la femme née dans un contexte qui 

lui est défavorable, arrive par la maternité à avoir un réel statut sacralisé. 

Mots clefs: Femme, mère, fils, culpabilité, dette, éternels adolescent, 

identité 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

260 

 

mentale qui resterait cachée si on les considérait d'une manière 

dichotomique. 

Examiner la condition de la femme c'est évidemment s'engager dans un 

débat idéologique sur une question qui intéresse tout un chacun. Ma 

propre identité masculine s'exprimera nécessairement aussi bien dans la 

façon d'aborder les problèmes soulevés que le choix même de l'objet de 

cet article. Loin de nier ma propre implication, je me considère comme 

partie prenante étant entendu qu'en parlant d'une dimension de la 

femme dans ses rapports avec les hommes, c'est aussi de moi que je 

parle. Reconnaître cette subjectivité me semble un pas important dans 

l'effort d'objectivation dés lors qu'il y a une volonté de faire oeuvre 

scientifique, d'apporter objectivement quelques faits sur des processus 

concernant la 

construction d'un rôle associé à un sexe. 

De la dépendance à l'indépendance: 

Il peut paraître paradoxal de parler du pouvoir féminin dans une société 

que l'on définit communément comme étant une société patriarcale. 

Décrire la femme en lui associant des 

attributs de pouvoir et d'autorité peut paraître quelque peu offensant 

dans un pays où les femmes se battent parfois au prix de leur vie, 

souvent pour leur dignité et pour que leur soit 

reconnu le droit d'adulte, d'individu autonome.  

C'est justement parce que la femme évolue dans un système 

idéologique défavorable et où la question de la prééminence de 

l'homme est régulièrement rappelée qu'elle nous offre une 

situation privilégiée de comprendre comment une personne humaine 

née dans contexte qui la condamne à rester subordonnée, cherchera 

toujours à se mettre dans des situations stratégiques pour obtenir une 

position forte. Non pas pour s'adapter aux autres mais pour dépasser ou 

battre un système social, pour se définir et se réaliser en tant que sujet. 

En effet le but de tout un chacun dans l'évolution de la vie, est de passer 

de la dépendance à l'indépendance, de l'aliénation au pouvoir. Tel est le 

trajet de croissance expliquée par toutes les théories de psychologie du 

développement. Un individu ne peut exister en tant que sujet - et il 

mettra tout en oeuvre pour y arriver- que s'il entre dans un champ de 

pouvoir. Le pouvoir 

est une dimension fondamentale de toute relation où tout individu va 

dépendre au moins partiellement de l'autre dans la construction de son 

identité. « L'accès à des sources de pouvoir 

et l'utilisation effective de ces possibilités, se révèlent comme une pré 

condition non seulement à tout rapport à l'autre mais aussi de tout 

processus de personnalisation, d'accès à 

l'identité» (M. Crozier, 1977). 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

261 

 

 

Nous naissons dans le collage. 

 

Nous naissons garçons et filles. Cette différence anatomique est 

objective, matérielle et irréfutable. De cet écart de nature, l'histoire 

humaine surimprime une division conceptuelle, 

orientée qui est le support majeur des systèmes idéologiques où le 

masculin est dominant. 

 

L'idée même d'une division suppose en elle même un lien qui lui est 

préexistant. On ne peut séparer effectivement que ce qui est lié et 

inversement. Au niveau religieux, il est dit 

textuellement que l'homme et la femme relèvent d'une même réalité, 

d'un même lieu. Allah a créé d'un seul être Adam et son épouse. Eve 

logeait dans Adam avant qu'elle ne s'en sépare 

dans la différence. Cette unité originelle a incité Hallaj à voir dans le 

désir d'amour le lien de complétude dans lequel nous nous trouvions 

lorsqu'il écrit que l'homme cherche dans la 

femme son unité perdue et la femme cherche en l'homme sa planète 

perdue. La mythologie Grecque pour sa part, rapporte l'existence d'une 

espèce humaine où homme et femme étaient 

collés avant qu'ils ne soient sur l'ordre de Zeus, coupés en deux « Eros, 

écrit J.P.Vernant, c'est la nostalgie de notre unité perdue. Chacun 

recherche cet autre lui-même, cette moitié 

symétrique, ce double exact de soi qui accolé de nouveau à la demi 

portion que nous sommes devenus (…) nous restituerait cette entière 

complétude cette totalité achevée que nous 

avons connues à l'origine» (J.P. Vernant, 1972). La dualité sexuelle 

précède l'unité sexuelle 

 

Nous naissons dans le collage. C'est de leur coupure d'un lieu commun 

qu'homme et femme tirent leur raison d'être. L'écart donc ne va pas de 

soi. Il vise à fabriquer la séparation. L'enjeu 

est donc de fabriquer l'altérité. L'autre sexe est une invention nécessaire 

permettant d'échapper à la confusion.  

 

Nous pouvons comprendre la représentation de la femme et la 

représentation de l'homme comme un ensemble de règles 

institutionnelles permettant de fabriquer la division. Les représentations 

émanant de ces règles permettent de mettre une distance entre l'un et 

l'autre donc de créer des limites obligeant les êtres à se situer. Cette 

valence différentielle exprime un rapport hiérarchisé, couplé à un 

système de valeurs 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

262 

 

opposées positif/négatif, supérieur/inférieur, dehors/dedans…Ainsi 

d'une différence anatomique matérielle des sexes, on aboutit à la 

hiérarchisation, à la catégorisation en 

opposition de type binaire c'est à dire à la valorisation ou à la 

dévalorisation de ces catégories selon qu'elles sont appliquées au 

masculin ou au féminin. «Les rapports qui règlent la 

communication entre féminin et masculin, ne sont jamais naturellement 

fondés car si elles l'étaient, il ne pourrait y avoir toutes ces variantes 

entre les sociétés. Le régime serait 

uniforme. Le recours à la vérité biologique correspond à une illusion du 

naturel qui est en contradiction totale avec la définition du fait social 

lequel n'est jamais que le résultat des 

règles arbitraires que les hommes se donnent.» (F.Héritier, 1996). 

 

Femme et Islam 

 

Dans l'aire arabo-musulmane, les catégories de genre, les 

représentations de la personne sexuée relèvent d'une démarche 

d'extrapolation non seulement historique et sociale mais aussi à partir 

du texte sacré, le Coran. Ainsi dans la Sourate de la Génisse, il est écrit: 

« les hommes sont supérieurs aux femmes et ont autorité sur elles du 

fait de la prééminence que Dieu leur a accordé et du fait des dépenses 

qu'ils font de leurs propres deniers.» 

 

Cependant on peut aussi relever aussi des dizaines de versets qui ont 

pour objet la situation de la femme à divers stades de sa vie, 

l'organisation des relations entre homme et femme où 

l'on ne note aucune ségrégation sexuelle. Il n'y a point de ségrégation 

dans l'habilité civile et les droits sociaux tel le droit à l'instruction, point 

de ségrégation non plus dans le domaine 

politique tel que le droit au vote, le droit à la députation et le droit à 

l'expression de l'opinion. 

Qu'en est-il de la condition féminine traditionnelle en Algérie ? 

Beaucoup de pratiques sociales révèlent un attachement à tout l'héritage 

culturel musulman y compris à la tradition qui se sont ancrés à travers 

des siècles dans le comportement social. A bien des égards ce n'est pas 

tant l'islam qui conditionne la représentation actuelle de la femme mais 

bien plutôt la 

représentation actuelle des musulmans qui conditionne l'expression de 

l'islam. Cette expression est historique et l'histoire pèse et perdure. 

 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

263 

 

Il n'y a pratiquement pas dans le système traditionnel d'autre rôle 

institutionnalisé imparti à la femme que celui de la mère. Quand on 

pense par exemple à la nomination privilégiée de la 

jeune fille à savoir Fatima, on comprend mieux l'enjeu qui se trame 

derrière chaque naissance féminine. Le prénom Fatima vient du mot 

fathama qui veut dire sevrer. Cette nomination 

porte en elle-même un souhait qui trace un trajet de vie espérée. En la 

nommant ainsi c'est comme si on souhaitait à la petite fille naissante 

qu'elle vive, qu'elle grandisse, qu'elle se 

marie, qu'elle enfante, qu'elle élève ses enfants jusqu'à leur autonomie. 

 

Une telle nomination signe en fait un destin. Le processus de la femme 

est tracé. Elle passe d'abord par une position de fille de, ensuite à une 

position d'épouse de et enfin à une position de mère de. La finalité 

d'être pour une femme est donc d'être une mère. La femme se 

personnalise en devenant mère. Etre de sexe féminin ne se définit donc 

en dernière instance ni par la trace de la différence anatomique, ni par 

l'appartenance à un groupe mais par un processus capable de la faire 

passer d'une période à une autre, d'un statut à un autre dépendant d'un 

autre. 

 

 Si tel est le destin de la femme on conçoit dés lors qu'il est d'un intérêt 

vital pour elle de nourrir des liens étroits avec son enfant. Sa position 

de mère va être évaluée par rapport à la solidité des liens qu'elle 

entretient avec sa progéniture. C'est la naissance d'un enfant qui lui 

donne sens et valeur. Quel peut être le sort d'une femme non mariée et 

sans enfants? Elle n'a d'autres perspectives que d'être une charge 

indésirable et inopportune traînant chez ses parents puis chez ses frères. 

Avoir des enfants est l'élément fondamental de la sécurité pour 

une femme. La maternité est une protection, une assurance vie. On 

réalise alors pourquoi dans d'autres cultures, la mère éduque son enfant 

dans la perspective d'une séparation, d'une 

autonomie alors que dans l'espace arabo-musulman au contraire, elle 

élève son enfant dans l'obsession d'un détachement vécue comme une 

amputation de soi, comme une perte de la partie la plus importante de 

soi. 

Le culte de la mère 

Le culte de la mère constitue une des clefs maîtresses pour comprendre 

la personnalité des hommes et des femmes dans cette zone culturelle. 

Ce culte est légitimé par la parole de Dieu. 

L'adoration que le fils doit porter à sa mère fait l'objet de plusieurs 

versets. Même à l'âge adulte, la relation mère – enfant ne doit ni être 

rompue ni s'atténuer en intensité. Cette 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

264 

 

relation fonde même les rapports conjugaux. L'épouse parlant de son 

époux dira:« le père de mes enfants » 

 

Dans notre société, l'arrivée d'un enfant provoque une forte atténuation 

du rôle d'épouse et inversement un fort investissement du rôle maternel. 

Etre mère signifie plus avoir un enfant que de vivre avec un homme. 

Les rapports entre la mère et son enfant sont très étroits surtout 

pendants les deux premiers mois où le temps de la mère est totalement 

absorbé par son enfant. L'enfant partage la chambre des parents et au 

moindre malaise la mère prend le bébé contre elle et ce dernier passera 

la nuit dans le lit des parents entre père et mère. C'est une relation corps 

à corps. Le rapport physique qu'entretenait la mère avec son enfant 

pendant la rossesse, se transforme en lien affectif après l'accouchement. 

La mère se garderait bien de couper ce cordon psychique. Ainsi l'enfant 

occupe une place de prolongement de sa mère, une sorte 

d'appendice, une sorte de prothèse. 

 

La relation mère – enfant est nettement plus prégnante que la relation 

père – enfant. Dans les moments difficiles, en situation conflictuelle 

avec son époux, c'est sur son enfant que la mère va s'appuyer. Quand le 

conflit s'installe la relation vire à la coalition et à l'exclusion du père. 

Ce lien fondera les rapports privilégiés entre mère et enfant que ce 

dernier gardera tout au 

long de sa vie. L'équivalence de l'affectif et de l'utérus est admise juste 

dans la parole du prophète et même du figh. El Bohari rapporte qu'un 

homme vint voir l'Envoyé d'Allah (à lui la 

bénédiction et le salut) et dis: « O Envoyé de Dieu, qui a plus de droits 

quand aux bonnes relations à entretenir avec quelqu'un?». «Ta mère» 

répondit il. «Et ensuite, qui? «Ensuite 

ta mère» répéta t-il. « Et ensuite qui?» «Ensuite ta mère» dit il encore. 

«Ensuite qui?». «Ensuite ton père». 

 

Pas plus qu'elle n'introduit le père dans sa relation symbiotique avec 

son fils, la mère fera aussi échec à tout attachement affectif à une autre 

femme. On ne peut pas préférer une femme à sa mère. L'amour pour 

toute femme en dehors d'elle est vu négativement. Par contre aimer et 

surtout donner des preuves d'amour à sa mère est très valorisé. 

Culturellement on encourage l'homme à continuer à aimer celle qui lui 

est interdite, sa mère, et on ridiculisera toute 

tentative visant à opérer un transfert de ses affects sur la femme avec 

qui il coite: « Là où la mère est proche, la relation à la femme est 

distante» (G.Roheim,1970). C'est avec toute son 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

265 

 

autorité morale que la mère diffusera l'image négative de la femme" 

femme fatale, la femme qui détourne l'homme du droit chemin, femme 

par qui le malheur arrive". Toutes ces 

images seront étayées par des histoires imaginaires transmises sur le 

mode du vécu. 

 

La mère participe activement à l'idéologie dominante masculine. La 

représentation négative des femmes, est  paradoxalement en partie aussi 

une affaire de femmes contre 

des femmes. L'image négative que les hommes ont de la femme et du 

pouvoir de son sexe, est une image diffusée aussi par la mère. Une 

femme creuse le sillon de la misogynie. 

Une autre observation qui marque l'emprise de la mère sur l'enfant 

consiste à exercer un contrôle sur son entrée dans le système de 

reproduction. Les expressions: «je me marie pour 

ma mère» ou «je n'ai pas pu me marié avec celle que j'aime» sont 

courantes. C'est le fils qui lui accorde cet étonnant pouvoir de désigner, 

de choisir celle qui sera sa femme ou au contraire de refuser son choix 

personnel. Le rôle de la mère n'est donc pas seulement de procréer, ni 

seulement d'éduquer mais aussi de jouer un rôle actif dans la sélection, 

ce qui est un pouvoir indéniable. Lewis Straus a bien montré que le 

système de reproduction est le trait principal de toute communauté. 

Toute analyse des rôles sexuels doit partir de là et finir là. C'est 

pourquoi l'anthropologie a eu raison de concentrer ses recherches sur la 

structure de parenté. Chaque génération doit reproduire une autre 

génération en laquelle elle se reconnaît. 

Pour Mernissi: « Le mariage qui dans la plupart des sociétés, est investi 

d'une sorte de fonction rituelle initiatique permettant au fils de se 

libérer de sa mère, est dans la tradition 

musulmane, un rite qui renforce l'emprise de la mère» (F.Mernisi, 

1983). Le lien étroit tissé dans l'ombre de l'enfance, unira toujours de 

façon indélébile le fils à sa mère. Celle – ci 

intensifiera ses pressions sur son fils à tel point que la jeune épouse 
percevra très rapidement qu'elle a épousé un homme fortement 
aliéné à sa mère. Dans un mariage traditionnel une 
femme n'épousera jamais que le fils d'une autre femme. C'est une 
relation triangulaire. Il s'agit d'un oedipe culturel. L'homme est entre 
deux femmes. Il est à la fois époux et fils. Il devra développer des 
stratégies de liens à partir des statuts et des places diamétralement 
opposés. La mère a l'obsession angoissante que la femme lui vole son 
fils. Inversement la 
femme perçoit que son époux lui échappe au profit de sa belle mère. 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

266 

 

 
Pour que le mariage tienne, l'époux devra développer des conduites 
de gratitudes envers sa mère, lui donner des preuves d'affections et 
de reconnaissance. L'épouse quand elle doit 
lâcher le combat, se montrer obéissante, soumise à la belle mère et à 
toute la famille d'accueil et enfin et surtout ne pas se fixer à l'époux. 
 
La mère à un pouvoir d'obstruction dans la relation conjugale. 
L'épouse sait que l'homme préfère le lien avec sa mère. En situation 
conflictuelle, pour garder sa mère, l'homme préfère divorcer de la 
mère de ses enfants. L'homme est plus le fils de sa mère que le père 
de ses enfants et/ou époux d'une femme. Dans ces conditions quelle 
place accordée au père si le père se place de lui-même dans une 
lignée, si lui même se place comme fils de? 
 
Les divorces et les remariages répétés sont fréquents dans le monde 
arabe. S'ils paraissent à première vue un signe de la prééminence 
masculine, il me semble traduire- quant à moil'incapacité de l'homme 
à quitter sa place d'éternel adolescent. 
Dans le même ordre d'idée, la polygamie considérée comme la 
panacée du machisme dans la culture arabo-islamique, me semble 
d'un point de vue psychologique, l'expression de 
l'incapacité de l'homme à faire le deuil de sa mère. Quelle meilleur 
façon y a t il de dire aux femmes:« qu'aucune femme ne pourra égaler 
ma mère puise que je peux en toute légitimité 
multiplier l'épouse alors que la mère je n'en ai qu'une seule. Elle est 
unique». 
Puisqu'elle ne peut rivaliser avec la belle mère, l'épouse doit développer 

dans sa relation avec elle, une stratégie de soumission. La soumission 

de l'épouse vécue dans la douleur et 

dans l'étouffement de sa personnalité, est une stratégie d'intégration 

dans la famille d'accueille. Et surtout l'obéissance sera son ticket 

d'accès à la maternité. Elle prendra acte pour l'avenir et l'avenir c'est 

enfanter un fils à qui elle s'attachera faute de pouvoir s'attacher à 

l'homme qu'elle a épousé parce qu'il n'était pas libre, étant lui même 

sous l'emprise d'une autre 

femme. 

Le fils est le seul mâle qu'elle n'a jamais eu. Dans son enfance le père 

faisait défaut. Mariée, l'époux est distant. Le fils est le garant de sa 

valeur et son statut. Il grandira dans le discours de la dévalorisation et 

de l'affront continuel subis par la mère, de la grande résistance à la 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

267 

 

souffrance tout au long de son mariage, uniquement pour assurer la vie 

et l'éducation des 

enfants. Ces derniers deviennent le lieu de la souffrance maternelle, le 

lieu où elle dépose ses malheurs, son assujettissement passé et présent. 

Elle leur assigne pratiquement à les porter. L'enfant devient une pièce 

maîtresse du mélodrame de sa mère. La mère transmet à l'enfant 

l'image d'une maternité comme étant une étape de grand sacrifice. 

Mais d'un sacrifice dont la cause ne sont pas les auteurs de sa mal vie 

mais de celui qui n'a rien demandé c'est à dire l'enfant. « Je ne suis 

restée avec votre père qu'à cause de vous (enfant) ou« si ce n'était pas 

vous il y a longtemps que je serais partie».Cette expression si répandue 

exprime bien que la vie d'une mère est d'accompagner son enfant tout 

au long de sa 

formation jusqu'à son accomplissement à l'âge adulte au détriment de sa 

personne et de sa vie. L'âge adulte est vécu par l'homme comme une 

prise d'une position valorisée dont le principal agent est la mère. Le 

bénéfice tiré est vécu comme quelque chose qui arrive grâce à elle. Il 

faut donc lui rendre grâce. L'éducation de l'homme se fait dans la dette 

envers sa mère. Adulte il doit réparer. Tel est me semble-t-il le sens de 

la culpabilité que tout homme ressent vis à vis de sa mère. Le fort lien 

unissant l'homme à sa mère tire sa force de ce sentiment 

pénible. C'est ce ressentiment qui empêche l'adulte à s'autonomiser, à 

s'individualiser, à se distancer et le pousse à rester dans la dyade et par 

delà cette dyade dans le clan 

familial. La culpabilisation s'inscrit dans le projet de la mère qui est un 

projet d'emprise sur les enfants. 

Devenir un homme adulte c'est apprendre à être autonome. Freud le 

souligne au début de son texte sur le roman familial des névroses 

(1909) « l'individu au cours de sa croissance se 

détache de l'autorité de ses parents. C'est un des effets le plus 

nécessaire mais aussi la plus douloureuse du développement». 

Le destin du petit homme, comme d'ailleurs destin de toutes les 

créatures animées, est de se séparer des êtres qui l'ont créé et en 

premier lieu sa mère. C'est justement cette séparation qui 

est interdite dans la culture arabo-musulmane. On ne saurait donc 

suffisamment insister sur cette relation privilégiée de la mère au fils qui 

prime tous les autres types de relations 

interpersonnelles au sein du groupe. La mère en constitue le pivot et 

l'épicentre de la vie. Cet attachement excessif à la mère est la cause de 

l'immaturité affective de l'immense parti de la 

population masculine qui se voit ainsi condamner à une adolescence 

interminable. En psychologie, on a beaucoup écrit sur le rôle de la 

fonction du père dans la structuration 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

268 

 

psychique d'un individu. La mère est la grande oubliée. L'importance 

de son rôle est loin d'être négligeable dans les pays de culture arabo-

musulmane où paradoxalement la 

domination masculine est manifeste. Mais c'est une domination qui 

s'apparente beaucoup au théâtre où les comédiens (les hommes) sont en 

scène lorsque le metteur en scène (la mère) est derrière la scène. C'est 

sa partie cachée, c'est sa partie sacrée. C'est pour reprendre un concept 

de Freud qui est sa découverte majeur son inconscient. D'ailleurs dans 

la langue arabe il existe un terme qui signifie à la fois sexe, femme, 

mère, fille, soeur. C'est le terme Harim d'où est passée dans la langue 

française le mot bien connu harem. Il signifie aussi voile, sacré, 

l'interdit, la Mecque. Ce seul mot réunit donc les principales valeurs 

que l'homme doit porter et qu'il doit défendre. Son estime de soi dépend 

d'elles à tel point qu'on peut dire à la seule lecture de ce mot qu'elle est 

fondée sur un féminin secret et sacré qu'il faut défendre. 

Dans une société où la femme est un être mineur, la maternité devient 

la stratégie privilégiée de glisser d'une position de dominée à une 

position de dominatrice d'hommes. L'adage « tel est pris celui qui 

croyait prendre » résume assez bien la situation de l'homme pris au 

piége de son attitude envers la femme. Homme par opposition au 

féminin mais surtout enfant de sa mère, il assure la légitimité de sa 

mère. Ce qui est important dans ce trajet parcouru aussi bien par 

l'homme que par la femme, au delà de la question qui nous préoccupe, 

est que le sujet n'est jamais définit par lui-même mais plutôt par la 

place occupée et son rôle assignée socialement. L'identité collective 

d'un individu prime sur son identité personnelle 

Le combat que mènent les femmes pour leur autonomie, pour que leur 

soit reconnue le statut d'être responsable d'elles mêmes, est aussi un 

combat des hommes. Reconnaître une 

maturité juridique et sociale aux femmes de ce pays c'est par ricochet 

faire accéder l'homme à une maturité affective et caractérielle. 

 

Conclusion: Vivre c'est changé 

Nous devons consacrer notre conclusion à la situation actuelle de la 

femme prise entre d'un côté la part de l'héritage de l'islam et des 

traditions et d'un autre côté les réalités nouvelles du 

temps présent et à venir. A bien des égards la condition de la femme en 

Algérie révèle un attachement à tout l'héritage culturel musulman qui 

s'est ancré à travers les siècles dans le 

comportement social. Cette condition est historique. Elle tire son 

origine d'un passé qui ne cesse pas d'être présent. Or, dans la vie 

humaine, on passe d'un état à un autre, d'une conception à une autre, 

d'une représentation à une autre, d'une identité à une autre. Cette 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

269 

 

succession à la fois vitale et fondamentale d'un point vers un autre 

montre que la vie humaine est toujours un entre-deux. Cet entre-deux 

est le mouvement que chacun d'entre nous, chaque institution, chaque 

société doit faire dans son évolution naturelle. En conséquence dans le 

même temps où une société produit une représentation de la condition 

des personnes qui la composent, définit leur place et leur identité, elle 

doit accepter de les perdre (de se désidentifier en quelque sorte) pour 

aller ailleurs, passer à une autre identité. L'identité d'une personne, d'un 

genre, d'un groupe, d'une société une fois installée ne se perd pas 

seulement à cause de l'autre, du différent, de l'étranger mais elle se perd 

surtout à cause de l'indispensable évolution. Le «je est un autre» 

écrivait Arthur Rimbault. Cette phrase annonçant l'exil, l'émigration de 

soi vers un nouveau soi jusqu'à devenir un autre soi même, un étranger 

à soi trouve ici son plein sens. 

 

L'identité n'est pas l'identique. 

 

Elle n'est pas un état statique. Elle n'est pas une représentation 

immuable. C'est au contraire un processus. Comme tout processus, un 

phénomène change et se transforme. Si nous considérons le 

changement comme constitutif de l'altérité, d'un autre différent de 

l'origine, nous devons reconnaître que chaque genre, chaque 

représentation, dans le même temps où 

ils sont les mêmes, ils connaissent une évolution jusqu à en paraître 

étranger à cette origine, où ils deviennent étrangers à eux-mêmes du 

fait du changement simplement normal de la vie 

et non pas de l'intrusion de l'étranger. 

Accepter de changer c'est accepter de passer d'un état à un autre, de 

l'ancien au nouveau, du connu à l'inconnu, de l'intérieur à l'extérieur, de 

son territoire à l'expatriement. Une simple comparaison entre la 

situation de la femme actuelle et celle d'il y a à peine trente ou vingt ans 

permet de relever des faits essentiels qui favorisent une extension de 

l'activité des 

femmes vers des activités qui se rapprochent des occupations 

masculines. Cet ensemble de faits nouveaux, tend à élargir le cercle des 

intérêts des femmes, à les faire accéder à d'autres 

préoccupations que celles d'ordre strictement familial et qui sont 

incontestablement autant de signes d'une évolution. Le travail 

professionnel des femmes est très largement accepté 

aujourd'hui. N'est-il pas admis de nos jours qu'un nombre croissant de 

femmes exerce des professions qui impliquent des responsabilités 

sociales importante? Des femmes ne 



4102 جانفي/ 4العدد مجلة دراسات انسانية واجتماعية / جامعة وهران /   Dirassat 
Insaniya wa Ijtimaiya 

 
 

270 

 

participent-elles pas à la vie publique, aux organisations politiques, 

professionnelles, y assurent de hautes fonctions? Le travail à l'extérieur 

des foyers n'est-il pas considéré par la 

femme comme un moyen d'assurer son indépendance matérielle et 

morale? N'a-t-il pas entraîné une évolution dans la manière dont elle se 

conçoit en tant que personne? N'y a t-il 

pas un nombre de plus en plus crassant de jeunes femmes qui 

poursuivent de longues études? Les statistiques montrent que les 

garçons on moins tendance que les filles à faire des études 

supérieurs. Ils ont plutôt tendance à développer des compétences 

sociales (l'affairisme) parce qu'elles sont sources de gains faciles et de 

prestige sociale. Ainsi la proportion des étudiants du supérieur tend 

vers une inversion des rapports au profit du sexe féminin. Il y a de plus 

en plus de femmes qui participent à la vie économique dans l'espace 

publique. 

Comparer à un passé récent cette nouvelle image de la femme est 

tellement visible qu'on peut parler de recomposition identitaire 

 

Bibliographie 

CROZIER M., FRIEDBERG E. (1977), L'acteur et le système, Paris, 

Le Seuil. 

FREUD S. (1973), Le roman familial des névroses, Paris, P.U.F. 

HERITIER F. (1996), Masculin/ Féminin, Paris, Odile Jacob. 

KHAMLICHI B. (1986), La situation juridique de la femme 

musulmane et 

l'effort d'interprétation personnelle (Ijtihad), in horizon maghrébin, n° 

7/8, 

Toulouse, Le Mirail 

MERNISSI F. (1983), Sexe, Idéologie, Islam; Ed. Tierce. 

PIAGET J. (1974), La prise de conscience, Paris, P.U.F. 

ROHEIM G. (1970), Héros phalliques et symbôles maternels dans la 

mythologie australiennes, Paris, Gallimard. 

VERNANT J.P., VIDAL-NAQUET P. (1972), Mythe et tragédie en 

Grèce 

ancienne, Paris, Maspéro. 
 


