2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

Le culte de la mére
Pr. Fisian hocine ( Univ- Oran)

*k*k

«We came into the world like brother and brother. And
now let's go. Not one before another»
W. Shakespeare. The comedy of errors. Act V

Introduction”

Dans le monde arabe, la femme constitue le lieu ou des valeurs
particulieres sont onstamment réaffirmées comme différentes : statut
relatif du sexe féminin, obeissance, autorité, soumission. Elle est le
lieu privilégié ou peuvent étre repérées les spécifies essentielles sur
lesquelles s'étayent des manieres d'étre propre a cette aire culturelle. La
question de la femme revét une importance particuliére parce que les
pratiques et les représentations qui s'y ttachent, déterminent non
seulement la constitution de l'identité de la femme et sa socialisation
mais aussi celles de I'homme. Parler de la femme c'est assurément parlé
de ses rapports avec I'homme. Homme et Femme sont intimement liés
pour le meilleur et pour le pire.

Mais avant d'étre saisi a travers des notions et des catégories, toute
personne est a repérer par rapport aux structures culturelles qui
I'enveloppent depuis sa naissance. C'est le contexte culturel qui en
derniére instance ordonne et répartit les comportements, qui structure et
oriente I'expérience humaine, qui régle les rapports humains, qui
enracine les personnes dans une place qui les fait reconnaitre. Personne
et culture s'éclairent I'un par rapport a l'autre. Les considérer dans leur
interaction permet d'obtenir des révélations sur une structuration

* Résumé:

Le culte de la mére constitue une des clefs maitresses pour comprendre la
structuration mentale des hommes et des femmes dans la culture arabe. Cet
article se propose de montrer comment la femme née dans un contexte qui
lui est défavorable, arrive par la maternité a avoir un réel statut sacralisé.
Mots clefs: Femme, meére, fils, culpabilité, dette, éternels adolescent,

identité



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

mentale qui resterait cachée si on les considérait d'une maniére
dichotomique.

Examiner la condition de la femme c'est évidemment s'engager dans un
débat idéologique sur une question qui intéresse tout un chacun. Ma
propre identité masculine s'exprimera nécessairement aussi bien dans la
facon d'aborder les problémes soulevés que le choix méme de I'objet de
cet article. Loin de nier ma propre implication, je me considére comme
partie prenante étant entendu qu'en parlant d'une dimension de la
femme dans ses rapports avec les hommes, c'est aussi de moi que je
parle. Reconnaitre cette subjectivité me semble un pas important dans
I'effort d'objectivation dés lors qu'il y a une volonté de faire oeuvre
scientifique, d'apporter objectivement quelques faits sur des processus
concernant la

construction d'un réle associe a un sexe.

De la dépendance a I'indépendance:

Il peut paraitre paradoxal de parler du pouvoir féminin dans une société
que l'on définit communément comme étant une société patriarcale.
Décrire la femme en lui associant des

attributs de pouvoir et d'autorité peut paraitre quelque peu offensant
dans un pays ou les femmes se battent parfois au prix de leur vie,
souvent pour leur dignité et pour que leur soit

reconnu le droit d'adulte, d'individu autonome.

C'est justement parce que la femme évolue dans un systeme
idéologique défavorable et ou la question de la prééminence de
I'nomme est régulierement rappelée qu'elle nous offre une

situation privilégiée de comprendre comment une personne humaine
née dans contexte qui la condamne a rester subordonnée, cherchera
toujours a se mettre dans des situations stratégiques pour obtenir une
position forte. Non pas pour s'adapter aux autres mais pour dépasser ou
battre un systeme social, pour se définir et se réaliser en tant que sujet.
En effet le but de tout un chacun dans I'évolution de la vie, est de passer
de la dépendance a l'indépendance, de I'aliénation au pouvoir. Tel est le
trajet de croissance expliquée par toutes les théories de psychologie du
développement. Un individu ne peut exister en tant que sujet - et il
mettra tout en oeuvre pour y arriver- que s'il entre dans un champ de
pouvoir. Le pouvoir

est une dimension fondamentale de toute relation ou tout individu va
dépendre au moins partiellement de l'autre dans la construction de son
identité. « L'acces a des sources de pouvoir

et l'utilisation effective de ces possibilites, se révelent comme une pré
condition non seulement a tout rapport a l'autre mais aussi de tout
processus de personnalisation, d'acces a

I'identité» (M. Crozier, 1977).



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

Nous naissons dans le collage.

Nous naissons garcons et filles. Cette différence anatomique est
objective, matérielle et irréfutable. De cet écart de nature, I'histoire
humaine surimprime une division conceptuelle,

orientée qui est le support majeur des systemes idéologiques ou le
masculin est dominant.

L'idée méme d'une division suppose en elle méme un lien qui lui est
préexistant. On ne peut séparer effectivement que ce qui est lié et
inversement. Au niveau religieux, il est dit

textuellement que I'homme et la femme relevent d'une méme réalité,
d'un méme lieu. Allah a créé d'un seul étre Adam et son épouse. Eve
logeait dans Adam avant qu'elle ne s'en sépare

dans la différence. Cette unité originelle a incité Hallaj a voir dans le
désir d'amour le lien de complétude dans lequel nous nous trouvions
lorsqu'il écrit que I'nhomme cherche dans la

femme son unité perdue et la femme cherche en I'homme sa planéte
perdue. La mythologie Grecque pour sa part, rapporte I'existence d'une
espéce humaine ou homme et femme étaient

collés avant qu'ils ne soient sur I'ordre de Zeus, coupés en deux « Eros,
écrit J.P.Vernant, c'est la nostalgie de notre unité perdue. Chacun
recherche cet autre lui-méme, cette moitié

symétrique, ce double exact de soi qui accolé de nouveau a la demi
portion que nous sommes devenus (...) nous restituerait cette entiére
complétude cette totalité achevée que nous

avons connues a l'origine» (J.P. Vernant, 1972). La dualité sexuelle
précede I'unité sexuelle

Nous naissons dans le collage. C'est de leur coupure d'un lieu commun
gu'homme et femme tirent leur raison d'étre. L'écart donc ne va pas de
soi. Il vise a fabriquer la séparation. L'enjeu

est donc de fabriquer l'altérité. L'autre sexe est une invention nécessaire
permettant d'échapper a la confusion.

Nous pouvons comprendre la représentation de la femme et la
représentation de I'homme comme un ensemble de régles
institutionnelles permettant de fabriquer la division. Les représentations
émanant de ces régles permettent de mettre une distance entre I'un et
l'autre donc de créer des limites obligeant les étres a se situer. Cette
valence différentielle exprime un rapport hiérarchisé, couplé a un
systeme de valeurs



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

opposées positif/négatif, supérieur/inférieur, dehors/dedans...Ainsi
d'une différence anatomique matérielle des sexes, on aboutit a la
hiérarchisation, a la catégorisation en

opposition de type binaire c'est a dire a la valorisation ou a la
dévalorisation de ces catégories selon qu'elles sont appliquées au
masculin ou au féminin. «Les rapports qui reglent la

communication entre féminin et masculin, ne sont jamais naturellement
fondés car si elles I'étaient, il ne pourrait y avoir toutes ces variantes
entre les sociétés. Le régime serait

uniforme. Le recours a la vérité biologique correspond a une illusion du
naturel qui est en contradiction totale avec la définition du fait social
lequel n'est jamais que le résultat des

régles arbitraires que les hommes se donnent.» (F.Héritier, 1996).

Femme et Islam

Dans l'aire arabo-musulmane, les catégories de genre, les
représentations de la personne sexuée relevent d'une démarche
d'extrapolation non seulement historique et sociale mais aussi a partir
du texte sacré, le Coran. Ainsi dans la Sourate de la Génisse, il est écrit:
« les hommes sont supeérieurs aux femmes et ont autorité sur elles du
fait de la prééminence que Dieu leur a accorde et du fait des dépenses
qu'ils font de leurs propres deniers.»

Cependant on peut aussi relever aussi des dizaines de versets qui ont
pour objet la situation de la femme a divers stades de sa vie,
I'organisation des relations entre homme et femme ou

I'on ne note aucune ségrégation sexuelle. Il n'y a point de ségrégation
dans I'habilité civile et les droits sociaux tel le droit & I'instruction, point
de ségrégation non plus dans le domaine

politique tel que le droit au vote, le droit & la députation et le droit a
I'expression de I'opinion.

Qu'en est-il de la condition féminine traditionnelle en Algérie ?
Beaucoup de pratiques sociales révélent un attachement a tout I'héritage
culturel musulman y compris a la tradition qui se sont ancrés a travers
des siécles dans le comportement social. A bien des égards ce n'est pas
tant I'islam qui conditionne la représentation actuelle de la femme mais
bien plutot la

représentation actuelle des musulmans qui conditionne I'expression de
Iislam. Cette expression est historique et I'histoire pese et perdure.



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

Il n'y a pratiquement pas dans le systeme traditionnel d'autre réle
institutionnalisé imparti a la femme que celui de la mere. Quand on
pense par exemple a la nomination privilégiée de la

jeune fille a savoir Fatima, on comprend mieux I'enjeu qui se trame
derriere chaque naissance féminine. Le préenom Fatima vient du mot
fathama qui veut dire sevrer. Cette nomination

porte en elle-méme un souhait qui trace un trajet de vie espéerée. En la
nommant ainsi c'est comme si on souhaitait a la petite fille naissante
qu'elle vive, qu'elle grandisse, qu'elle se

marie, qu'elle enfante, qu'elle éléve ses enfants jusqu'a leur autonomie.

Une telle nomination signe en fait un destin. Le processus de la femme
est tracé. Elle passe d'abord par une position de fille de, ensuite a une
position d'épouse de et enfin a une position de mere de. La finalité
d'étre pour une femme est donc d'étre une mere. La femme se
personnalise en devenant mere. Etre de sexe féminin ne se définit donc
en derniere instance ni par la trace de la différence anatomique, ni par
I'appartenance a un groupe mais par un processus capable de la faire
passer d'une période a une autre, d'un statut a un autre dépendant d'un
autre.

Si tel est le destin de la femme on concoit dés lors qu'il est d'un intérét
vital pour elle de nourrir des liens étroits avec son enfant. Sa position
de meére va étre évaluée par rapport a la solidité des liens qu'elle
entretient avec sa progéniture. C'est la naissance d'un enfant qui lui
donne sens et valeur. Quel peut étre le sort d'une femme non mariée et
sans enfants? Elle n'a d'autres perspectives que d'étre une charge
indésirable et inopportune trainant chez ses parents puis chez ses freres.
Avoir des enfants est I'élément fondamental de la sécurité pour

une femme. La maternité est une protection, une assurance vie. On
réalise alors pourquoi dans d'autres cultures, la mere éduque son enfant
dans la perspective d'une séparation, d'une

autonomie alors que dans l'espace arabo-musulman au contraire, elle
éleve son enfant dans I'obsession d'un détachement vécue comme une
amputation de soi, comme une perte de la partie la plus importante de
Soi.

Le culte de la mere

Le culte de la mére constitue une des clefs maitresses pour comprendre
la personnalité des hommes et des femmes dans cette zone culturelle.
Ce culte est legitimé par la parole de Dieu.

L'adoration que le fils doit porter a sa meére fait I'objet de plusieurs
versets. Méme a I'dge adulte, la relation mére — enfant ne doit ni étre
rompue ni s'atténuer en intensité. Cette



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

relation fonde méme les rapports conjugaux. L'épouse parlant de son
époux dira:« le pére de mes enfants »

Dans notre société, l'arrivée d'un enfant provoque une forte atténuation
du role d'épouse et inversement un fort investissement du réle maternel.
Etre mére signifie plus avoir un enfant que de vivre avec un homme.
Les rapports entre la mére et son enfant sont trés étroits surtout
pendants les deux premiers mois ou le temps de la mere est totalement
absorbé par son enfant. L'enfant partage la chambre des parents et au
moindre malaise la mére prend le bébé contre elle et ce dernier passera
la nuit dans le lit des parents entre pére et mére. C'est une relation corps
a corps. Le rapport physique gu'entretenait la mere avec son enfant
pendant la rossesse, se transforme en lien affectif apres I'accouchement.
La meére se garderait bien de couper ce cordon psychique. Ainsi I'enfant
occupe une place de prolongement de sa mére, une sorte

d'appendice, une sorte de prothese.

La relation meére — enfant est nettement plus prégnante que la relation
péere — enfant. Dans les moments difficiles, en situation conflictuelle
avec son époux, c'est sur son enfant que la mere va s'appuyer. Quand le
conflit s'installe la relation vire a la coalition et a I'exclusion du pére.
Ce lien fondera les rapports privilégiés entre mere et enfant que ce
dernier gardera tout au

long de sa vie. L'équivalence de I'affectif et de l'utérus est admise juste
dans la parole du prophéte et méme du figh. El Bohari rapporte qu'un
homme vint voir I'Envoyé d'Allah (a lui la

bénédiction et le salut) et dis: « O Envoyé de Dieu, qui a plus de droits
quand aux bonnes relations a entretenir avec quelqu'un?». «Ta mere»
répondit il. «Et ensuite, qui? «Ensuite

ta mére» répéta t-il. « Et ensuite qui?» «Ensuite ta mére» dit il encore.
«Ensuite qui?». «Ensuite ton pere».

Pas plus qu'elle n'introduit le pere dans sa relation symbiotique avec
son fils, la mere fera aussi échec a tout attachement affectif a une autre
femme. On ne peut pas préférer une femme a sa mere. L'amour pour
toute femme en dehors d'elle est vu négativement. Par contre aimer et
surtout donner des preuves damour a sa meére est trés valorisé.
Culturellement on encourage I'homme a continuer a aimer celle qui lui
est interdite, sa mere, et on ridiculisera toute

tentative visant a opérer un transfert de ses affects sur la femme avec
qui il coite: « La ou la mere est proche, la relation a la femme est
distante» (G.Roheim,1970). C'est avec toute son



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

autorité morale que la mere diffusera I'image négative de la femme"
femme fatale, la femme qui détourne I'nhomme du droit chemin, femme
par qui le malheur arrive". Toutes ces

images seront étayées par des histoires imaginaires transmises sur le
mode du vécu.

La mére participe activement a l'idéologie dominante masculine. La
représentation négative des femmes, est paradoxalement en partie aussi
une affaire de femmes contre

des femmes. L'image négative que les hommes ont de la femme et du
pouvoir de son sexe, est une image diffusée aussi par la mére. Une
femme creuse le sillon de la misogynie.

Une autre observation qui marque I'emprise de la meére sur I'enfant
consiste a exercer un contréle sur son entrée dans le systeme de
reproduction. Les expressions: «je me marie pour

ma mere» ou «je n'ai pas pu me marié avec celle que j'aime» sont
courantes. C'est le fils qui lui accorde cet étonnant pouvoir de désigner,
de choisir celle qui sera sa femme ou au contraire de refuser son choix
personnel. Le réle de la mere n'est donc pas seulement de procréer, ni
seulement d'éduquer mais aussi de jouer un réle actif dans la sélection,
ce qui est un pouvoir indéniable. Lewis Straus a bien montré que le
systeme de reproduction est le trait principal de toute communauté.
Toute analyse des roles sexuels doit partir de la et finir la. C'est
pourquoi l'anthropologie a eu raison de concentrer ses recherches sur la
structure de parenté. Chaque génération doit reproduire une autre
génération en laquelle elle se reconnait.

Pour Mernissi: « Le mariage qui dans la plupart des sociétés, est investi
d'une sorte de fonction rituelle initiatique permettant au fils de se
libérer de sa mere, est dans la tradition

musulmane, un rite qui renforce I'emprise de la mere» (F.Mernisi,
1983). Le lien étroit tissé dans I'ombre de I'enfance, unira toujours de
facon indélébile le fils a sa mére. Celle — ci

intensifiera ses pressions sur son fils a tel point que la jeune épouse
percevra trés rapidement qu'elle a épousé un homme fortement
aliéné a sa mere. Dans un mariage traditionnel une

femme n'épousera jamais que le fils d'une autre femme. C'est une
relation triangulaire. Il s'agit d'un oedipe culturel. L'homme est entre
deux femmes. Il est a la fois époux et fils. Il devra développer des
stratégies de liens a partir des statuts et des places diamétralement
opposés. La mere a |I'obsession angoissante que la femme lui vole son
fils. Inversement la

femme percoit que son époux lui échappe au profit de sa belle mere.



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

Pour que le mariage tienne, |'époux devra développer des conduites
de gratitudes envers sa mere, lui donner des preuves d'affections et
de reconnaissance. L'épouse quand elle doit

lacher le combat, se montrer obéissante, soumise a la belle meére et a
toute la famille d'accueil et enfin et surtout ne pas se fixer a I'époux.

La mere a un pouvoir d'obstruction dans la relation conjugale.
L'épouse sait que I'homme préfere le lien avec sa mére. En situation
conflictuelle, pour garder sa mere, I'homme préfére divorcer de la
mere de ses enfants. L'homme est plus le fils de sa mere que le pére
de ses enfants et/ou époux d'une femme. Dans ces conditions quelle
place accordée au pére si le pére se place de lui-méme dans une
lignée, si lui méme se place comme fils de?

Les divorces et les remariages répétés sont fréquents dans le monde
arabe. S'ils paraissent a premiere vue un signe de la prééminence
masculine, il me semble traduire- quant a moil'incapacité de I'hnomme
a quitter sa place d'éternel adolescent.

Dans le méme ordre d'idée, la polygamie considérée comme la
panacée du machisme dans la culture arabo-islamique, me semble
d'un point de vue psychologique, I'expression de

I'incapacité de I'homme a faire le deuil de sa mere. Quelle meilleur
facon y a t il de dire aux femmes:« qu'aucune femme ne pourra égaler
ma meére puise que je peux en toute légitimité

multiplier I'épouse alors que la mére je n'en ai qu'une seule. Elle est
unique».

Puisqu'elle ne peut rivaliser avec la belle mere, I'épouse doit développer
dans sa relation avec elle, une stratégie de soumission. La soumission
de I'épouse vécue dans la douleur et

dans I'étouffement de sa personnalité, est une stratégie d'intégration
dans la famille d'accueille. Et surtout I'obéissance sera son ticket
d'accés a la maternité. Elle prendra acte pour l'avenir et I'avenir c'est
enfanter un fils a qui elle s‘attachera faute de pouvoir s‘attacher a
I'nomme qu'elle a épousé parce qu'il n'était pas libre, étant lui méme
sous I'emprise d'une autre

femme.

Le fils est le seul male qu'elle n'a jamais eu. Dans son enfance le pere
faisait défaut. Mariée, I'époux est distant. Le fils est le garant de sa
valeur et son statut. Il grandira dans le discours de la dévalorisation et
de l'affront continuel subis par la mére, de la grande résistance a la



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

souffrance tout au long de son mariage, uniquement pour assurer la vie
et I'éducation des

enfants. Ces derniers deviennent le lieu de la souffrance maternelle, le
lieu ou elle dépose ses malheurs, son assujettissement passé et present.
Elle leur assigne pratiquement a les porter. L'enfant devient une piéce
maitresse du mélodrame de sa mere. La mére transmet a I'enfant
I'image d'une maternité comme étant une étape de grand sacrifice.

Mais d'un sacrifice dont la cause ne sont pas les auteurs de sa mal vie
mais de celui qui n'a rien demandé c'est a dire I'enfant. « Je ne suis
restée avec votre pere qu'a cause de vous (enfant) ou« si ce n'était pas
vous il y a longtemps que je serais partie».Cette expression si répandue
exprime bien que la vie d'une mére est d'accompagner son enfant tout
au long de sa

formation jusqu'a son accomplissement a I'age adulte au détriment de sa
personne et de sa vie. L'age adulte est vécu par I'hnomme comme une
prise d'une position valorisée dont le principal agent est la mere. Le
bénéfice tiré est vécu comme quelque chose qui arrive grace a elle. 1l
faut donc lui rendre grace. L'éducation de I'hnomme se fait dans la dette
envers sa mere. Adulte il doit réparer. Tel est me semble-t-il le sens de
la culpabilité que tout homme ressent vis a vis de sa mere. Le fort lien
unissant I'nomme a sa mere tire sa force de ce sentiment

pénible. C'est ce ressentiment qui empéche l'adulte a s'autonomiser, a
s'individualiser, a se distancer et le pousse a rester dans la dyade et par
dela cette dyade dans le clan

familial. La culpabilisation s'inscrit dans le projet de la mére qui est un
projet d'emprise sur les enfants.

Devenir un homme adulte c'est apprendre a étre autonome. Freud le
souligne au début de son texte sur le roman familial des névroses
(1909) « I'individu au cours de sa croissance se

détache de l'autorité de ses parents. C'est un des effets le plus
nécessaire mais aussi la plus douloureuse du développement».

Le destin du petit homme, comme dailleurs destin de toutes les
créatures animées, est de se séparer des étres qui l'ont créé et en
premier lieu sa mere. C'est justement cette séparation qui

est interdite dans la culture arabo-musulmane. On ne saurait donc
suffisamment insister sur cette relation privilégiée de la mére au fils qui
prime tous les autres types de relations

interpersonnelles au sein du groupe. La mére en constitue le pivot et
I'épicentre de la vie. Cet attachement excessif a la mere est la cause de
I'immaturité affective de I'immense parti de la

population masculine qui se voit ainsi condamner a une adolescence
interminable. En psychologie, on a beaucoup écrit sur le role de la
fonction du pére dans la structuration



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

psychique d'un individu. La mére est la grande oubliée. L'importance
de son role est loin d'étre negligeable dans les pays de culture arabo-
musulmane ou paradoxalement la

domination masculine est manifeste. Mais c'est une domination qui
s'apparente beaucoup au théatre ou les comédiens (les hommes) sont en
scene lorsque le metteur en scéne (la mére) est derriére la scene. C'est
sa partie cachée, c'est sa partie sacrée. C'est pour reprendre un concept
de Freud qui est sa découverte majeur son inconscient. D'ailleurs dans
la langue arabe il existe un terme qui signifie a la fois sexe, femme,
meére, fille, soeur. C'est le terme Harim d'ou est passée dans la langue
francaise le mot bien connu harem. Il signifie aussi voile, sacré,
I'interdit, la Mecque. Ce seul mot réunit donc les principales valeurs
que I'homme doit porter et qu'il doit défendre. Son estime de soi dépend
d'elles a tel point qu'on peut dire a la seule lecture de ce mot qu'elle est
fondée sur un féminin secret et sacré qu'il faut défendre.

Dans une société ou la femme est un é&tre mineur, la maternité devient
la stratégie privilégiée de glisser d'une position de dominée a une
position de dominatrice d'hommes. L'adage « tel est pris celui qui
croyait prendre » résume assez bien la situation de I'nomme pris au
piége de son attitude envers la femme. Homme par opposition au
féminin mais surtout enfant de sa meére, il assure la Iégitimité de sa
mére. Ce qui est important dans ce trajet parcouru aussi bien par
I'nomme que par la femme, au dela de la question qui nous préoccupe,
est que le sujet n'est jamais définit par lui-méme mais plutét par la
place occupée et son role assignée socialement. L'identité collective
d'un individu prime sur son identité personnelle

Le combat que ménent les femmes pour leur autonomie, pour que leur
soit reconnue le statut d'étre responsable d'elles mémes, est aussi un
combat des hommes. Reconnaitre une

maturité juridique et sociale aux femmes de ce pays c'est par ricochet
faire accéder 'nomme a une maturité affective et caractérielle.

Conclusion: Vivre c'est changé

Nous devons consacrer notre conclusion a la situation actuelle de la
femme prise entre d'un coOté la part de I'heritage de I'islam et des
traditions et d'un autre coté les réalités nouvelles du

temps présent et a venir. A bien des égards la condition de la femme en
Algérie réevele un attachement a tout I'néritage culturel musulman qui
s'est ancré a travers les siecles dans le

comportement social. Cette condition est historique. Elle tire son
origine d'un passé qui ne cesse pas d'étre présent. Or, dans la vie
humaine, on passe d'un état a un autre, d'une conception a une autre,
d'une représentation a une autre, d'une identité a une autre. Cette



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

succession a la fois vitale et fondamentale d'un point vers un autre
montre que la vie humaine est toujours un entre-deux. Cet entre-deux
est le mouvement que chacun d'entre nous, chaque institution, chaque
sociéte doit faire dans son évolution naturelle. En conséquence dans le
méme temps ou une société produit une représentation de la condition
des personnes qui la composent, définit leur place et leur identité, elle
doit accepter de les perdre (de se désidentifier en quelque sorte) pour
aller ailleurs, passer a une autre identité. L'identité d'une personne, d'un
genre, d'un groupe, d'une société une fois installée ne se perd pas
seulement a cause de l'autre, du différent, de I'étranger mais elle se perd
surtout a cause de l'indispensable évolution. Le «je est un autre»
écrivait Arthur Rimbault. Cette phrase annoncant I'exil, I'émigration de
SOi Vers un nouveau soi jusqu'a devenir un autre soi méme, un étranger
a soi trouve ici son plein sens.

L'identité n'est pas I'identique.

Elle n'est pas un état statique. Elle n'est pas une représentation
immuable. C'est au contraire un processus. Comme tout processus, un
phénomeéne change et se transforme. Si nous considérons le
changement comme constitutif de l'altérité, d'un autre différent de
l'origine, nous devons reconnaitre que chaque genre, chaque
représentation, dans le méme temps ou

ils sont les mémes, ils connaissent une évolution jusqu a en paraitre
étranger a cette origine, ou ils deviennent étrangers a eux-mémes du
fait du changement simplement normal de la vie

et non pas de l'intrusion de I'étranger.

Accepter de changer c'est accepter de passer d'un état a un autre, de
I'ancien au nouveau, du connu a l'inconnu, de l'intérieur a I'extérieur, de
son territoire a I'expatriement. Une simple comparaison entre la
situation de la femme actuelle et celle d'il y a & peine trente ou vingt ans
permet de relever des faits essentiels qui favorisent une extension de
I'activite des

femmes vers des activités qui se rapprochent des occupations
masculines. Cet ensemble de faits nouveaux, tend a élargir le cercle des
intéréts des femmes, a les faire accéder a d'autres

préoccupations que celles d'ordre strictement familial et qui sont
incontestablement autant de signes d'une évolution. Le travail
professionnel des femmes est trés largement accepté

aujourd’hui. N'est-il pas admis de nos jours qu'un nombre croissant de
femmes exerce des professions qui impliquent des responsabilités
sociales importante? Des femmes ne



2014 &\a /4 2221l / ) ja 5 daals / dpelaial g Anludl @ila) 3 Ase Dirassat
Insaniya wa ljtimaiya

participent-elles pas a la vie publique, aux organisations politiques,
professionnelles, y assurent de hautes fonctions? Le travail a I'extérieur
des foyers n'est-il pas considéré par la

femme comme un moyen d'assurer son indépendance matérielle et
morale? N'a-t-il pas entrainé une évolution dans la maniére dont elle se
congoit en tant que personne? N'y a t-il

pas un nombre de plus en plus crassant de jeunes femmes qui
poursuivent de longues études? Les statistiques montrent que les
garcons on moins tendance que les filles a faire des études

supérieurs. lls ont plutét tendance a développer des compétences
sociales (l'affairisme) parce qu'elles sont sources de gains faciles et de
prestige sociale. Ainsi la proportion des étudiants du supérieur tend
vers une inversion des rapports au profit du sexe féminin. 1l y a de plus
en plus de femmes qui participent a la vie économique dans l'espace
publique.

Comparer a un passé récent cette nouvelle image de la femme est
tellement visible qu'on peut parler de recomposition identitaire

Bibliographie

CROZIER M., FRIEDBERG E. (1977), L'acteur et le systeme, Paris,
Le Seuil.

FREUD S. (1973), Le roman familial des névroses, Paris, P.U.F.
HERITIER F. (1996), Masculin/ Féminin, Paris, Odile Jacob.
KHAMLICHI B. (1986), La situation juridiqgue de la femme
musulmane et

I'effort d'interprétation personnelle (ljtihad), in horizon maghrébin, n°
718,

Toulouse, Le Mirail

MERNISSI F. (1983), Sexe, Idéologie, Islam; Ed. Tierce.

PIAGET J. (1974), La prise de conscience, Paris, P.U.F.

ROHEIM G. (1970), Héros phalliques et symbdles maternels dans la
mythologie australiennes, Paris, Gallimard.

VERNANT J.P., VIDAL-NAQUET P. (1972), Mythe et tragédie en
Gréce

ancienne, Paris, Maspeéro.



