Insaniyat n° 68, avril - juin 2015, p. 51-74

Le « Quarantiéme jour » : approches
anthropo-philosophiques

Mohamed HIRRECHE BAGHDADY

Introduction

Au cours de notre projet de recherche intitulé : « Les inscriptions sur
les stéles funéraires dans 1’ouest algérien : permanence et évolution »
(2009-2013), nous avons abordé la question des rituels. Le quarantieme
jour y faisait partie car 1’édification des stéles et de la tombe s’effectuait
apres cette durée. Ce jour est célébré en invitant le soir les membres de la
famille et les voisins. A cette occasion, des versets coraniques sont récités
par les sermons ou bien un fagih fait une prédication (mawidha.) La
symbolique du Quarantiéme jour se retrouve également dans les rites de
naissance.

La célébration du Quarantiéme jour « al-arbain » s’inscrit dans les
rites de passage tels que : la naissance (baptéme, circoncision, etc.), la
puberté, la fécondité  (fiangailles, mariage, etc.), la mort
(enterrement, célébration de funérailles, etc.). Lesrites de passage,
appelés aussi rites initiatiques, sont en relation avec les transformations
« biologiques » et «sociales » d'unindividu. Ce sont des rites de
légitimation que Bourdieu appelle «rite d'institution » parce qu'ils
instituent « une légitimité & l'arbitraire »*. Van Gennep, quant & lui, donne
une classification des rites de passage :

« Etant donnée I’importance de ces passages, je
crois légitime de distinguer dans la catégorie des Rites
de Passage, trois niveaux : Rites de séparation, Rites

@ Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle, CRASC, Unité de
Recherche sur la Culture, la Communication, les Langues, la Littérature et les Arts Oran,
UCCLLA, 31 000, Es-Senia, Oran, Algérie.

LCité par Mollo-Bouvier, S. (1998), « Les rites, les temps et la socialisation des enfants »,
in Education et Sociétés, n° 2. p. 73-89.

51



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

de marge et Rites d’agrégation [...] Les rites de
séparation sont davantage dans les cérémonies des
funérailles ; les rites d’agrégation dans celles du
mariage ; quant aux rites de marge, ils peuvent
constituer une section importante, par exemple dans la
grossesse, les fiancailles, I’initiation, ou se réduire a
un minimum cérémoniel dans I’adoption d’un enfant,
dans le second accouchement, dans le remariage ou
dans le passage de la deuxieme a la troisieme classe
d’age, etc. »°.

Dans toute société, nous constatons une utilisation du temps et de
I’espace qui se manifestent, en certaines occasions, dans des pratiques
rituelles. Concernant I'usage du temps, le calcul des durées s’impose.
Fondé sur la raison, la faisabilité et le pragmatisme, il permet de mettre
en exécution les actions qui s’y rattachent. Cela donne un sens aux
diverses pratiques et coutumes événementielles. Cette hypothése est
examinée a partir de deux occasions distinctes (la mort et la naissance),
et bien qu’ils soient distincts, nous pensons que ces rites obéissent a la
méme temporalité (quarante jours).

Nos principales questions sont : pourquoi ce respect d’une telle durée
dans les deux cas ? Comment expliquer qu’aujourd’hui on ne célébre pas
cet événement comme auparavant ?

1. Concepts, contextualisation et problématiques

Les rites sont traités par les premiers anthropologues et sociologues.
Durkheim considére les rituels comme des éléments du sacré®. D’autres
études dépassérent les explications religieuses par des interprétations
sociales et comportementales. Lévi-Strauss met [’accent sur
la « répétition » et la mise en place d’« actions unifiées » et leurs reprises
a travers un « ordre ». Le rite serait une réponse a la séparation entre le
monde de tous les jours et celui d'origine ou tous les hommes étaient
unifiés a la nature. Le rite refléte donc une angoisse ressentie envers la
rationalitt humaine®. De son coté, Turner est en faveur d’une
interprétation fonctionnaliste du phénoméne car si la société se trouve en
déséquilibre, dans ce cas, les pratiques rituelles rétabliront la stabilité®.

2V/an Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard, p. 21.

® Durkheim, E. (2008), Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, éd. PUF.

4 Lévi-Strauss, C. (1971), L'Homme nu, Mythologiques, t. 4, Paris, éd. Pilon.

S Turner, V.-W. (1990), Le Phénomeéne rituel. Structure et contre-structure, trad. Guillet
G., Paris, éd. PUF.

52



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

Quant a Goffman, il assigne aux rites le role d’interdiction de I'agressivité
en vue d'autoriser la socialisation de I'espéce®. Ils (les rites) favorisent la
« cohésion sociale du groupe » dans le cas ou les statuts changent. En
revanche, Virolle et Van Gennep abordent les rites en relation avec la
culture locale’. Aussi, I’enquéte de Des Forts sur les questions de la
mortalité maternelle et ’accouchement traditionnel a Oran et en Algérie a
la fin des années 1980 et 1990 s’avere-t-elle utile pour appréhender le
phénomene®.

Il ne s’agit pas dans notre article d’étudier le rite en lui-méme, c’est a
dire ce qui se passe au quarantiéme jour au niveau des pratiques et
essayer aprés de les interpréter a travers les théories fonctionnaliste et/ou
structuraliste®. 11 s’agit plutét de se questionner a propos du temps
préconisé pour déclencher le rite.

Au niveau de I’imaginaire, le chiffre 40 est charge de significations. Il
est plusieurs fois mentionné dans le Coran. Nous lisons dans le verset 51
de la Sourate 2 Al-Bagarah : «Et [rappelez-vous] lorsque Nous
donnames rendez-vous a Moise pendant quarante nuits!... Puis en son
absence vous avez pris le Veau pour idole alors que vous étiez injustes (a
I’égard de vous-mémes en adorant autre qu’Allah). »™°. C’est aussi un
événement de I’histoire des musulmans, celui correspondant au 20 Safar,
le quarantiéme jour aprés la tragédie d’Achoura, c’est-a-dire ’assassinat
de Hussein lbn Ali. Les chiites se réunissent alors pour se rappeler
Achoura'™. Au niveau des A&ges, nous remarquons que la maturité
physique et intellectuelle de 1’homme coincide avec cette durée. Il est
mentionné ainsi dans le Coran : « Et Nous avons enjoint a I'homme de la
bonté envers ses pére et mére : sa mére I'a péniblement porté et en a
péniblement accouché ; et sa gestation et sevrage durent trente mois ;
puis quand il atteint ses pleines forces et atteint quarante ans, il dit : « O
Seigneur ! Inspire-moi pour que je rende grace au bienfait dont Tu m'as
comblé ainsi qu'a mes pére et mere, et pour que je fasse une bonne ceuvre
que Tu agrées. Et fais que ma postérité soit de moralité saine. Je me

¢ Goffman, E. (1984), Les Rites d'interaction, trad. Kihm, A., Paris, éd. Minuit.

" Virolle, M. (2001), Rituels algérien. Paris, éd. Karthala.

® Des Forts, J. (2002), « Espacement des naissances et maitrise de la fécondité », in
Journal International de Bioéthique. Vol. 13.

° Fabre, D. (1987), « Le rite et ses raisons », in Terrain, n° 8, p. 3-7.

10 Traduction de Mohammed Hamidullah (version originale de 1959) revue et corrigée par
le complexe du roi Fahd (1999), in : http://www.lenoblecoran.fr

1 Dizhoni, A.-Gh. (2005), « Le concept de martyre en islam », in Théologiques, n° 2,
Université de Montréal, Faculté de théologie et de sciences des religions, p. 69-81.

53



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

repens a Toi et je suis du nombre des Soumis »" (Al-Ahgaf: 15). Le
Hadith lui aussi se référe au Quarantiéme jour. Le Prophéte a déclaré que
. « la terre pleure le décés d’un croyant durant une période de quarante
matins »*.

Les acteurs ont pu intérioriser inconsciemment cette durée pour se
laisser convaincre qu’ils sont plus exposés aux chagrins et aux dangers
durant cette période et apres advient le salut: acceptation, guérison et
délivrance. C’est une sorte de mécanisme mental et psychologique™ qui a
la fois alerte et apaise. Néanmoins, nous n’allons pas nous contenter de
cette interprétation car il y a d’autres éléments d’explication en rapport
avec 1’évolution de la médecine, 1’organisation du temps en fonction des
couches salariales et I’émergence en Algéric de nouveaux types de
ménages caractérisés par le passage de la famille élargie vers la famille
nucléaire™.

Ailleurs, le rythme social est également régulé par des durées
similaires. En Turquie, par exemple, les rites funéraires se reproduisent
les septiéme, quarantieme, cinquante-deuxiemes jours. Durant les
cérémonies, la famille offre aux personnes présentes des bonbons
acidulés (le sucré). Pendant sept jours, on apporte aux endeuillés de la
nourriture (le salé). Quarante jours apres la mort, les gens se rendent au
cimetiere ; un pain nommé kete et autres aliments (sucrés) sont offerts au
public. La famille en question reste en deuil de quarante jours a un an.
Chez les Grecs et les Turcs, ce sont les troisiémes jours, neuviémes,
quarantiemes et tous les ans. On prépare a ces occasions des sucreries
pour les offrir. Ainsi, la célébration de ces rendez-vous est similaire aux
traditions de nombreux de pays*®.

La répartition entre le sucré et le salé a un sens. Les aliments sucrés
procurent du plaisir, de la satisfaction ; ils font partie du prestige. Ils sont
offerts ordinairement aux visiteurs, invités et hotes. lls sont aussi remis

12 Traduction de Mohammed Hamidullah (version originale de 1959) revue et corrigée par
le complexe du roi Fahd (1999), in : http://www.lenoblecoran.fr

19515 Loy 03,31y slondl pgule Sy Ld" 29 (3, L1 (ol Bypn 8S Gl s il
% Houseman, M. (2004), « Vers une psychologie de la pratique rituelle? », in Critique,
Royaume-Uni, éd. Routledge, p. 102-114.

15 "« Mutation de la famille algérienne», in la lettre du CENEAP, n° 25.
WwWw.ceneap.com.dz

18 Ural, N.-Y. (2012), « La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des minorités
originaires de Turquie en France et en Allemagne », in New Cultural Frontiers, p. 69-90.
Assmann, J. (2000), Religion and Cultural Memory, California, éd. Stanford University
Press.

Brahmani, M. (2005), Les rites funéraires en Islam, France, éd. Tawhid, Saint-Etienne.

54



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

aux personnes qui viennent présenter leurs condoléances comme une
forme de remerciement. Plus la famille du défunt multiplie les offrandes,
plus les hasanat augmentent pour le défunt. Par contre, les endeuillés
n’ont droit qu’aux aliments salés. L’alimentation est considérée comme
un moyen d’expression symbolique’’ : se priver du sucré est en
concordance avec 1’état de chagrin et de deuil, une phase marquée par
« la privation » et le contentement du strict minimum a tous les niveaux
(nutrition, parfum, couleurs vives, rapports charnels, bain...). Si les
funérailles coincident avec /’Aid al fitr, la famille du défunt ne peut dans
ce cas préparer les gateaux pour célébrer cet événement.

Chez les juifs, les proches parmi les hommes du défunt s'assoient sept
jours par terre, ils ne se rasent pas, ne se coiffent pas. Apres cela, un
proche les conduit au hammam®®. On remarque que la cérémonie du
hamméam existe dans les deux événements (naissances et déces) ; elle
constitue une sorte de purification par I’eau. En islam, il y a l'impureté
majeure ou la toilette (al-ghusl) s’impose dans les deux cas (les personnes
touchant le défunt et les femmes en couches, al-nnefsa). La pureté ne se
faisant qu’avec I’eau, €lément consubstantiellement lié a la vie : « Nous
fimes de [’eau toutes choses vivantes » (Al-Anbia, verset 30) ; «[...] et du
ciel, 11 fit descendre de [’eau sur vous afin de vous en purifier » (Taouba,
verset 11) ; « Nous fimes descendre du ciel une eau pure et purifiante »
(Al-Furguane, verset 48). C'est ce que nous retrouvons également dans la
parole du Prophéte : « O Seigneur ! Purifie-moi de mes péchés avec la
neige, I'eau et la gréle »'°. Nous réalisons par-la I’importance de 1’eau,
d’ou son intégration dans les rites.

2. Rites, temps et temporalités

La réflexion que nous menons s’inscrit donc dans la problématique
des rites de passage. A ces occasions, apparaissent des actions régulées
par des intervalles précis, comme c’est le cas pour le Quarantiéme jour.
Ce dernier est fété a diverses occasions. Il est également partagé par
beaucoup de peuples. Considéré comme un « marqueur temporel », il est
associé a plusieurs rites célébrant la fertilité et les funérailles. Les

" Poulain, J.-P., Sociologies de l'alimentation, les mangeurs et I'espace social
alimentaire, Paris, éd. PUF.

Hubert, A. (1991), «L’anthropologie nutritionnelle : aspects socioculturels de
I’alimentation », in Cahiers d’études et de recherche francophones Santé, n° 2, vol. 1,
p. 165-168.

18 Geoffrey, W. (dir.), (1996), Dictionnaire encyclopédique du judaisme. Paris, éd. Cerf et
Robert Laffont, collection Bouquins.

19 Al Boukhari (744) et Mouslim (598).

55



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

naissances et les déces, en tant que «rites de passage », ont la méme
temporalité, sauf que le laps de temps est inversé (fin et commencement).
Cela les rend distincts au niveau chronologique et au niveau des
représentations et des attentes.

L’usage du temps est lié a un sens, Merleau-Ponty rappelle, a ce
propos, qu’il n’y a pas de réflexion sur le temps sans interrogation sur le
sens. Sens et temps sont en partie liés »®. A I’encontre de ceux qui
pensent que « les rites sont symboliques, ils touchent la sensibilité plutot
que la raison »*, nous pensons qu’il y a une logique dans l’usage du
temps. Il s’agit dans ce cas d’un calcul pragmatique afin de répondre a
des obligations réelles. Concernant 1’événement de la naissance, quarante
jours constituent la durée nécessaire aux relevailles « le salut / al-sleq »
de la mére. Cette durée s’applique également aux déces ; elle permet aux
familles de s’en remettre psychologiquement, ¢’est-a-dire de faire le deuil
et d’honorer toutes les obligations en relation avec la gestion de la mort.

Ainsi, ce temps n’est pas seulement un temps fantasmatique ; il n’est
pas régi par des représentations, sans aucune relation avec la durée réelle
des processus biologiques, psychologiques ou organisationnels. Par ce
fait, le temps ne saurait étre édifié par la subjectivité dont « I’imaginaire
n’est pas réductible a la représentation par images, parce qu’il est la
subjectivité méme »*. Ce temps s’inscrit plutdt dans le phénomeéne lui-
méme «en tant que passage [...], il est lié au processus médiatique au
sens ol il est passage »*. Il permet I’ascension par 1’acte de rupture vers
d’autres perspectives ayant une relation soit avec le bas-monde ou avec
I’au-dela, et devient en lui-méme « médiation » entre 1’étre humain, le
monde sensoriel et le monde intelligible. Cette médiation sert a établir
une «réconciliation » partielle ou totale entre 1’homme et son univers.
Aussi, le temps finit-il par guérir toutes les blessures (blessures
physiques, chagrin, perte, regret...).

Nous sommes poussés a faire usage du temps, non pas dans le sens
d’une pure ou simple consommation, mais dans le sens ou le temps est
représenté sous forme de « durées » offertes a 1’acte de « passage », a
travers un cheminement. Cela n’est possible que par I’interaction avec le
monde constitué de personnes, d’objets et d’« entités métaphysiques ».

\

Les cérémonies et les festivités appropriées a chaque situation

20| aidi, Z. (dir.), (1997), Le Temps mondial, Bruxelles, éd. Complexe, p. 17.

2 Dossogne, I., Nejjar, Kh. (2007), Paroles sur...Mourir en exil, Bruxelles, éd. Patrick
Trefois, p. 13.

22 Mahmoud, S.-A. (1998), Le corps, I’espace et le temps, Paris, éd. Dunod, p. 2.

28 Houcine, A.-A. (2009), Temps et langage dans la philosophie de Hegel, Paris, éd.
I’Harmattan, p. 28-29.

56



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

événementielle, font appel aux hommes pour partager les joies et les
douleurs. C’est une invitation implicite ouverte a la participation. Elle est
adressée aux proches, aux voisins et méme aux étrangers. Dans les limites
du possible, le foyer familial reste ouvert a tous.

Le partage constitue en lui-méme un « don ». En contrepartie, il y a le
« contre-don » immeédiat et concret. L’Autre est un invité gu’on doit
nourrir, loger et dont on doit prendre soin. La nourriture, servie a des
moments précis, régule le temps, regroupe et rapproche les individus,
facilitant ainsi la discussion, la réconciliation et 1’entraide. L’événement,
vécu ou subi, ne doit en aucun cas faire oublier les endeuillés ou la
famille de la femme en couches, le devoir d’hospitalité. Le contre-don
«non immanent » est celui d’avoir les mémes intentions de sympathie
dans des situations semblables. Le partage est un « turn-over » qui profite
a la collectivité. Durant leur existence, les personnes accumulent un
nombre important de condoléances ou de félicitations (devoirs envers
leurs semblables) et n’hésitent pas a se déplacer en pareilles occasions,
méme si cela se fait parfois trés rapidement. L’important est de faire
«acte de présence », d’étre vus et entendus par les autres. Aprés un
certain délai, les condoléances et les félicitations peuvent étre présentées ;
elles sont acceptées, mais elles n’ont pas le méme impact que celles
présentées durant les premiers jours.

Il est alors nécessaire de s’interroger sur la notion du temps par
rapport a son usage social réel. Afin de répondre a cette question
principale, nous nous sommes basés sur des entretiens ouverts avec des
acteurs (femmes et hommes) pouvant parler librement et apporter leurs
témoignages®. Nous avons par la suite résumé leurs témoignages de sorte
que les rites et le temps qui leur correspondent soient mis en exergue, afin
de déterminer la fréquence des événements célébrés. Ces interviewés sont
des acteurs directs. Nous leurs avons posé les questions suivantes :
comment avez-vous vécu ces évenements ? Quels sont les rites auxquels
avez-vous participé ? Et quand cela s’est-il passé ?

24 Nous avons procédé par entretiens ouverts commencant par une seule question : que
faites-vous aprés la mort d’un proche ou aprés la naissance d’un bébé ? Semmache, N.,
chercheure au Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle, CRASC,
Oran, a mené des entretiens avec une vingtaine d’acteurs. Notre zone géographique se
limitait aux régions de 1’Ouest algérien. L’analyse du contenu de ces entretiens est rendue
partiellement en résultats qualitatifs.

57



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

3. La célébration du Quarantieme jour

Apreés I’accouchement

Rares sont les enquétées qui ont confirmé la célébration de ce rite.
Pour I'une d’entre-elles : « Au Quarantiéme jour, je rends visite a ma
gynécologue, aprés je pars au bain public (hammam) et je reprends ma
vie de tous les jours » . Beaucoup affirmaient ne pas commémorer ce
jour afin de marquer la différence avec le décés, bien qu’il reste présent
dans la mémoire des femmes : « Ce jour n’est pas fété* [...] C’est le jour
ou la femme en couches peut étre considérée comme une femme qui a
recouvré sa santé ; pour nous les femmes nous croyons qu’elle est sortie
de la zone a risque et qu’elle a échappé a la tombe [a la mort]. La femme
en couches a un pied dans la tombe et un autre en dehors. Elle peut a
chaque moment perdre la vie, surtout si sa belle-mere [’énerve ou la
maltraite, car j’'ai vu cela se produire. Pour cette raison, je ne veux pas
ni me marier ni avoir d’enfants et je suis contre toute les dépenses
exagérées pour plaire aux gens, mais j'accepte le sacrifice d’al-
aaqiga/El-ttasmia’’ & condition que la viande du mouton soit distribuée
aux pauvres et aux nécessiteux » %,

Post-mortem

Les interviewés que nous avons rencontrés expriment des vécus avec
des significations différentes par rapport a la célébration du Quarantiéme
jour. La premiére signification est en relation avec la notion d’offrandes :
« Que Dieu ait pitié de ton pere, comment veux-tu que je ne célébre pas
le Quarantiéme jour? Est-ce un chat qui est mort ?! C’est une forme de
charité qui lui est destinée pour amoindrir ses péchés et le conforter dans
sa tombe. Tu veux qu’il soit [le mort] furieux contre nous ?! Tu veux que
les gens nous blament et disent que nous nous sommes débarrassés de sa
dépouille ? ». L’enquété ajoute aussi : « la célébration du Quarantiéme
jour est devenu une occasion pour rassembler les proches afin qu’ils

% Femme au foyer, 30 ans.

% I a féte au sens d’une célébration collective ou la joie, le partage et le soulagement sont
admis.

27 al-aagiga = Le sacrifice du mouton qui se fait le Septiéme jour a I’occasion de la
naissance d’un enfant. A I’occasion, on invite les hommes pour célébrer 1’événement et
présenter leurs félicitations a la famille en général et au pére en particulier. Elle est appelé
aussi « al-ttasmia », ¢’est-a-dire « la nomination » ou I’acte de nommer et de donner un
nom au nouveau-né. Le sacrifice est dédié au nouveau-né afin qu’il soit protégé des
regards malveillants et en outre du mauvais présage.

28 Fonctionnaire, 25 ans.

58



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

prient pour le défunt et récitent le Coran. Chaque lettre du Coran a une
bénédiction (al-hasanat) et pour chaque cuillére une récompense (al-ajr) »*.

Parmi les traditions qui persistent encore, les offrandes dédiées au
cours de ’année aux morts (les funérailles, le Quarantieme jour, jour
d’al—waqfa3°, le Vendredi, durant les visites occasionnelles aux
cimetiéres...). Le don consiste, la plupart du temps, en produits
alimentaires (dattes, lait, pain...) et plats traditionnels qu’on offre aux
pauvres et aux voisins en guise de bienfaisance. Il arrive que la nourriture
et ’eau soient laissées prés ou bien au-dessus de la tombe, a la
disposition des passants. lls restent aussi a la portée des insectes et des
oiseaux. Tout cela est considéré comme don de bienfaisance en faveur du
défunt en espérant que son ame accéde au paradis. Ces pratiques sont
critiquées par le courant religieux de I’islah. Beaucoup pensent qu’il est
préférable d’orienter ces dons envers la personne tant qu’elle est vivante.
En ce sens, le dicton le plus significatif est celui-ci : « Il voulait juste une
seule datte et quand il est mort on lui a accroché tout un régime de
dattes »*'. Les négligences envers les proches jaillissent plus tard sous
forme de « remords », surmontés par des actes de charité. En fait, c’est le
salut personnel qui est visé et non le salut du défunt (la logique du turn-
over) car I’autre reste un moyen et non une fin en s0i*.

La deuxiéme signification s’accorde avec le respect des traditions :
« La célébration du Quarantiéme jour ne signifie pas qu’elle se fait
exactement quarante jours apreés le déces. Si le défunt était marié et avait
des enfants, alors nous comptons le nombre d’enfants. La date de la
célébration correspond au résultat de la soustraction®. En ce jour, nous

2% 60 ans, Retraité.
% e jour d’avant le mois de ramadan et le jour d’avant la féte de /°Aid al Kebir ou I’Aid
al adha (le sacrifice du mouton).
" L oy Jeils el S5 Sl ol T
Kant, E. (1785), Fondements de la métaphysique des meeurs. Le contraire de cette
situation est la maxime suivante : « agi toujours de telle sorte que tu traites I'numanité,
aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre, toujours en méme temps
comme une fin et jamais simplement comme un moyen. ». Cela rend I’homme non pas
heureux mais digne de 1’étre.
% (Quarante jours) (Le nombre d’enfants) = le jour de la célébration du Quarantiéme jour.
Selon la tradition locale, chaque enfant fait bénéficier le défunt d’un jour supplémentaire
(sursis). Par exemple : si une personne a quatre enfants et meurt le 05 mai, la célébration
du Quarantiéme jour se fait non pas le 15 juin, mais plutdt le 11 juin (cette personne
devait mourir le 01* mai). La mort de ce dernier a été donc décidée en au-dela (par la
métaphore de la feuille qui tombe) le 22 mars (quarante jours avant la mort réelle). Plus
on a d’enfants donc, plus cela augmente notre espérance de vie, cela explique pourquoi le
nombre d’enfant est trés élevée dans certaines familles. Les gens qui peuvent assister a la
célébration du Quarantieme jour sont des personnes qui savent exactement le nombre

59



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

préparons un repas, nous invitons les proches et les voisins et le jour
suivant nous rendons visite de bonne heure a la tombe du défunt et nous
prions pour qu’il regoive la miséricorde de Dieu. Je ne sais pas pourquoi
nous célébrons le Quarantiéme jour, nous faisons cela, parce que des
notre naissance nous 1’avons ainsi trouvé, malgré qu’il soit considéré
comme un acte blamable, mais selon les dires cela empéche ’ame de
retourner & la maison »**.

La tradition est omniprésente, elle s’inscrit dans le « faire-pareil »
pour ne pas transgresser les normes établies. Aussi, il est important
d’éviter au maximum d’étre sujet a discussion, de critique ou de
moquerie®. Les pratiques sociales peuvent étres en concordance avec la
religion islamique, comme elles peuvent ne pas I’étre en raison de la
persistance des pratiques antéislamiques. Dans ce cas, la célébration du
Quarantiéme jour n’est pas mentionnée en islam (le Coran et le Hadith).
Pour cela, elle est considérée comme un acte blamable (bid&a), mais elle
n’entrave en rien la morale, la croyance ou la foi de celui qui la célébre.
Cependant, nous assistons ces jours-ci a une certaine réticence : « Nous
n’avons pas célébré le quarantiéme jour parce que c’est un péché. Les
gens nous ont blamés, ils ont dit que nous étions avares. Mais celui qui
veut faire la charité au bénéfice du défunt (le pére) a toute ’année devant
lui »*. D’autres interviewés ont insisté sur les bienfaits spirituels de cette
féte pour le défunt et la famille : « On ne peut pas laisser passer ce jour,
c’est un jour important pour nous et pour le défunt, la préparation de la
nourriture et I’invitation des voisins a cette « cérémonie » aide a réduire
les péchés du défunt et apaise son ame pour qu’elle ne puisse pas
retourner au foyer familial. Cela donne une satisfaction a tous les proches
vivant dans le foyer familial du défunt »*. VVan Gennep disait & propos du
role du repas préparé a 1’occasion des rites d’agrégation : « Je citerai en
premier lieu les repas consécutifs aux funérailles et ceux des fétes
commeémoratives, repas qui ont pour but de renouer entre tous les
membres d’un groupement survivant, et parfois avec le défunt, la chaine
qui s’est brisée par la disparition d’un chainon. Souvent un repas de cet
ordre a lieu aussi lors de la levée du deuil »*%. A vrai dire, il faut le méme
temps pour vivre ou s’assurer de la vie de I’Autre (le nouveau-né et sa

d’enfants du défunt et garde en mémoire le jour du déces pour pouvoir faire la
soustraction et calculer le jour de cette féte.
% Femme au foyer, 50 ans Oran.

Les dires des gens = (ulf pIS 5f (ol 58 ®
% Interviewé 2 : (chauffeur de taxi 45 ans, centre-ville d’Oran).
*7 Interviewé 6 : (agriculteur, 70 ans, Mascara).
% van Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard, p. 232.

60



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

maman). Il faut également le méme temps pour « mourir définitivement »
(quitter ce bas-monde et retourner aupres de Dieu), ce qui fait que
I’entourage et la famille tiennent a s’assurer du non-retour du défunt.
Apres la naissance, plus on se rapproche du Quarantiéme jour, plus les
chances de survie de la maman et du nouveau-né augmentent. A
I’inverse, ce sont les possibilités de non-retour a la vie ou a la société qui
augmentent pour le décédé.

4. Usage du temps : évenements et célébrations

D’aprés les déclarations des interviewes, il s’avére que 1’usage du
temps et ’importance donnée aux éveénements commémoratifs changent
d’une personne a une autre. Néanmoins, ces événements restent marques
par le début (réception de 1’événement), la fin (’affermissement des
personnes et la célébration de la réussite) et le milieu (qui peut étre le
troisieme, le septiéme ou le vingtiéme jour) ou temps intermédiaire
consacré a la médiation et a la mise au point du role attribué a chaque
participant. Les déclarations suivantes concernent les rites funéraires ainsi
que les rites de naissance :

Rites funéraires

- « Le premier jour, on procede a la toilette intégrale du défunt, il est
mis dans un linceul et enterré ensuite. Le deuxiéme jour est consacré a la
visite du cimetiére (al-musabaha). Le troisiéme jour, on célebre la féte de
séparation (al-furuq). Le quatriéme jour, la famille du défunt se repose et
se préoccupe de son état (restauration, bain, sommeil...). Les cinquiéme,
sixieme et septiéme jours sont consacrés a la réception des condoléances.
Du huitieme au quinziéme jour, la réception des condoléances et la
consolation de la famille endeuillée par des offrandes (des produits
alimentaires ou de la nourriture préparée). Du quinziéme au trente-
neuviéme jour, rien ne se passe (repos). Le Quarantiéme est célébré » ¥,

- « Le premier jour, on assemble la tente, on informe la famille du
décédé et des obséques, on procede a la toilette intégrale du corps du
défunt et on le met dans un linceul. Les femmes préparent le plat
traditionnel (le couscous/ al-ttam). Entre temps, on met le corps dans la
tente et aprés on le transporte vers la mosquée, puis vers le cimetiére ou
on le fait descendre dans la tombe, recouverte en premier lieu par des
dalles et un amas de terre, puis les endeuillés retournent au foyer familial
du défunt. Le deuxieme jour, les femmes visitent seules le cimetiere

* Interviewée 5 : « 50 ans, femme au foyer ».

61



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

(rituel d’al-musabaha)®. Le troisiéme jour,on célébre la féte de
« séparation » (rituel d’al-furuq). Le septieme jour, on invite les voisins
et les proches autour du«plat de la patience »/la bouchée de la
patience/lugmet al ssabr ». Du huitieme au trente-neuvieme, on recoit les
condoléances et on retourne petit a petit a la vie quotidienne. Le
Quarantiéme est célébré »**,

- « Le deuxiéme jour, on rend visite de bonne heure au défunt (al-
musabaha) » *.

- « Le deuxiéme jour, on organise la féte de séparation « al-firag/al-
furug »*.

- « Le deuxiéme jour, on organise la féte de séparation al-firaq */al-
furug“® ». Et, le Quarantiéme jour n’est pas fété car « ¢’est un péché » %,

- « On célébre le Quarantiéme jour » .

Rites de naissance

- « Le premier jour, on accueille la maman dans le foyer parental de
son mari. Au deuxieme jour, les femmes préparent des plats traditionnels
comme c’est le cas pour la Tagnatha®® et le Berkoukes®. Du troisiéme au
dixiéme jour, la femme en couches recoit les félicitations des voisins et
des membres de la famille. Le dixiéme jour, elle est accueillie dans son
foyer parental. Au quinziéme jour advient le rituel du bain »*.

- « Du premier au douziéme jour, j’ai été recue dans le foyer parental
de mon mari. Au dixiéme jour, on organise la féte d’Al-gasaa® réservée
exclusivement aux femmes. Le onziéme et douzieme jour, j’ai profité
d’un repos et je me suis rendu au hammam. Au treizieme jour, je suis

“0 e mot « al-musabaha » est dérivé du mot « Sabah » ¢’est-a-dire le matin.

L Interviewé 6 : « Agriculteur, 70 ans».

42 Interviewée 4 ; « Fonctionnaire, 30 ans».

3 Interviewée 1 : « Femme au foyer, 50 ans».

“ En arabe « al-firaq » signifie la séparation soit des invités (fin de la cérémonie) soit la
séparation du décédé (I’acceptation de sa mort). Il existe aussi un autre sens qui remonte
aux traditions du passé quand les cimetiéres été situés dans les montagnes et des endroits
¢loignés des habitations. Dans ce cas et aprés l’enterrement les proches ou autres
personnes devaient surveiller la tombe durant trois jours par peur que les animaux
sauvages déterrent le cadavre.

% En arabe «al-furug » signifie la partition/distribution (al-ttafriq) de la charité sous
forme de repas commémoratif, dattes, gateaux, lait...

% Interviewé 2 : « Chauffeur de taxi, 45 ans.

4 Interviewé 3 : « Retraité, 60 ans ».

“8 Plat traditionnel sucré & base de semoule, miel et beurre. Il est servi avec du thé ou du
café.

9 plat traditionnel salé et épicé & base de semoule roulé, légumes et viande.

%0 Interviewée 1 : « Fonctionnaire, 29 ans ».

%! Qasaa : ustensile ol on sert le plat traditionnel du Berkoukes.

62



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

retournée au foyer de mon mari ou j’ai fait le ménage et j’ai regu a
nouveau les congratulations »®.

- « Le premier jour, les deux familles (du mari et de la mere) se sont
rendues a I’hopital. Du deuxiéme au neuvieme jour, j’ai été accueillie au
foyer parental du mari sans aucune féte. Le dixiéme jour, j’ai
été accueillie dans mon foyer parental sans aucune féte aussi »*°.

- « Du premier au sixieme jour, j’ai été accueillie dans le foyer
parental de mon mari. Le septiéme jour, il y a eu le sacrifice du
mouton al-ttasmia et ’invitation des hommes a féter cet événement, suivi
par la réception des félicitations de la part des voisins et de la famille. Le
huitiéme jour, on a préparé la féte d'Al-gaséa réservée aux femmes. Et,
apres le huitieme jour, j’ai participé au rituel du bain. Au Quarantiéme
jour, j’ai consulté mon obstétricien et j’ai aussi participé au rituel du bain
public et aprés, j’ai repris ma vie quotidienne »*.

- « Le septiéme jour, on sacrifie le mouton et a 1’occasion, la maman
et son bébé portent des vétements traditionnels ».

- « Le premier jour, on se rend a I’hdpital pour avoir des nouvelles de
la santé de la maman et de son bébé. Le deuxiéme jour, on fait sortir la
maman de I’hopital et on ’améne au foyer parental du mari. Le septieéme
jour, on sacrifie le mouton et on célébre la féte appelée Al-ttasmia qui est
réservé aux hommes. Le huitieme jour, on organise la féte Al-qasaa
réservée uniquement aux femmes. Concernant le Quarantiéme jour, il
n’est pas fété. Cependant, sa commémoration permet a la maman de
s’assurer qu’elle et son bébé n’encourent aucun risque ».

Ces rituels peuvent étres dépendants des croyances antéislamiques.
Van Gennep s’est attardé devant un rituel ou I’émergence de ces
croyances ancestrales est flagrante :

« Voici maintenant le rite des portes a Blida. Le
septieme jour aprés la naissance, aprés avoir fait la
toilette de I’enfant, la sage-femme le prend, étendu
dans ses bras. On dépose a plat, sur la poitrine du
nourrisson emmailloté, un miroir rond. Ce miroir
supporte le fuseau & filer de la maison, un nouet
rempli d’indigo, enfin une pincée de sel, tous objets
d’un usage fréquent dans les opérations magiques. La
sage-femme, soutenant dans ses bras 1’enfant avec cet

52 Interviewée 2 : « Femme au foyer, 34 ans ».
53 Interviewée 3 : « Fonctionnaire, 30 ans ».
5 Interviewée 4 : « Femme au foyer, 30 ans ».
% Interviewée 5 : « Femme au foyer, 50 ans ».
% Interviewée 6 : « Fonctionnaire, 25 ans».

63



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

attirail, s’approche de la porte de la chambre et le
balance sept fois au-dessus de la mdjiria ou conduit de
décharge. Elle en fait autant a chague porte,
particulierement & la porte des toilettes qui sont
souvent dans le vestibule, enfin a la porte de la rue,
mais dans D’intérieur. On appelle aussi ce septieme
jour de la sortie de 1’enfant (ioumkhroudj el mezioud)
[...] Cette cérémonie [...] a pour but de le présenter
aux djinns de la maison et les lui rendre propices,
particuliérement ceux qui président aux issues et
sorties ! »*'.

Le temps fixé par la société traditionnelle pour les relevailles des
mamans coincide étonnement avec le temps fixé par les institutions
médicales modernes puisque « la mortalité maternelle se définit comme
étant la mort de toute femme durant la grossesse, 1’accouchement et le
post-partum, pour gquelque cause que ce soit, et quel que soit le siége et la
durée de la gestation. La F.1.G.0%® a fixé a quarante-deux jours la durée
du post-partum »>. Cela suppose que les anciennes sociétés ont procédé a
des observations minutieuses afin d’identifier la durée nécessaire aux
relevailles. La temporalité dans ce cas est tangible et non imaginaire ou
arbitraire et, si les institutions médicales se sont rapprochées des
institutions traditionnelles, ce n’est pas par complaisance mais par
concordance empirique®. Ainsi, « le temps peut se constituer en dehors
du sujet, en rupture avec I’imaginaire, au détriment de la projection »%.

La tradition voulait que les mamans célébrent leur salut par le rite du
bain (la toilette intégrale) qui se faisait dans le bain public (Al-hammam) :
I’accomplissement de cette cérémonie se pratiquait dans un souci de
« purification » et de « libération », elle survenait apreés la fin d’un temps

%" \/an Gennep, A., Les rites de passage, op cit., p. 89-90.

%8 International Federation of Gynecology and Obstetrics.

5 Voir Résultats de I'enquéte préliminaire sur la mortalité maternelle réalisée durant le
mois d'octobre 1987 dans la Wilaya d'Oran : évaluation de la mortalité maternelle dans la
région d'EI-Mohgoun (Oran) / par Des Forts, J., Mohammed-Brahim, Alger, INSP, 1988.
% La mise en quarantaine est toujours pratiquée en cas d’épidémies ou de maladies
infectieuses ; elle consiste en un isolement forcé d’une personne ou d’un groupe
soupgonné d’étre porteur de virus. Apres la fin de cette durée, la personne peut ne pas
développer les symptdémes en relation avec la maladie contagieuse et donc elle peut étre
autorisée a partir. Dans le cas contraire, elle sera contrainte d’y rester jusqu’a la guérison
totale. En réalité, la période d’incubation, c’est-a-dire le délai entre la contamination et
I’apparition des premiers symptomes varie entre 01 et 42 jours selon le type de virus. La
mise en quarantaine ne signifie pas dans tous les cas mettre en isolement une personne
quarante jours car le nombre de jours est proportionnel au type de maladie.

81 Mahmoud, S.-A., Le corps, [’espace et le temps, 0p.cCit., p. 76.

64



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

précis, c¢’est-a-dire au Quarantiéme jour. Dans le méme sens, et dans un
contexte chrétien, « la jeune mére ne peut quitter sa maison, ni sa cour, ni
avoir de rapports sexuels avec son mari pendant quarante jours. Ce jour-
la, elle prend les piéces d’argent ou les noix consacrées dans le premier
bain de P’enfant et va avec son enfant, son mari, sa mere ou une vieille
femme ou la sage-femme a 1’église, ou le prétre les bénit [...] Le
lendemain, tous les apparentés viennent faire visite & la jeune mere, qui
asperge ensuite d’eau sacrée tous les endroits de la maison et de la cour
ou elle a été pendant quarante jours ; et la vie normale reprend son cours
ordinaire »*. Ici, on remarque le rapport existant entre la fin de ce cycle
et I’usage de I’eau qui peut se faire de plusieurs maniéres (bain ordinaire,
bain religieux, eau aspergée sur des endroits précis...). Ce Quarantiéme
jour est précédé par d’autres, plus au moins importants et selon les
traditions de chaque région en Algérie. Au XVII° siecle, dans la région
d’Alger, les observateurs des rites ont constaté que «sept jours apres
I’accouchement, on invite la famille et les amies & un repas a la suite
duquel on emméne la nouvelle accouchée au bain »%.

5. Deux évenements: temporalité unique et temporalités
variantes

On considére que la mort d’une personne est déterminée par les
divinités quarante jours avant. La tradition orale rapporte que dans I’au-
dela existe un arbre dont chaque feuille représente une ame humaine.
Quand une feuille de cet arbre tombe, cela signifie que la personne
concernée n’a gque quarante jours en plus a vivre. Notre mort est alors
déterminée (dans I’au-deld) quarante jours avant qu’elle ne devienne
réelle. Cette réalité se trouve suspendue entre deux temporalités
métaphysiques homogénes (quarante jours avant et quarante jours apres).
Si le bain vient en dernier pour les femmes en couches, il est avancé pour
les morts, car I’enterrement du corps est toujours précédé d’une toilette
intégrale : la toilette mortuaire ne s’effectue jamais dans les bains publics,
cela se passe soit dans le foyer familial, soit dans les salles existant dans
les mosquées ou a la morgue. Cette action est destinée a présenter le
corps du défunt dans un état convenable, répondant aux reégles d’hygiéne
et conformément & la notion de pureté definie par la religion musulmane
et appelé « al-ttahara ». Dans ce cas, le défunt pourra étre rappelé

82 \/an Gennep, A., Rites de passage, op.cit., p. 69.
% De Hagdo, F.-D. (1870), Topographie et Histoire générale d’Alger, in :
https://www.fichier-pdf.fr/2015/06/26/1870-topographie-histoire-alger-de-haedo/

65



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

facilement a Dieu. Voici a titre d’exemple la pratique des funérailles en
France :

« Dés la mort reconnue, on procéde a une pré-
toilette du mort, soins confiés a un proche du méme
sexe, mais le mari peut laver sa femme et une mére
peut pratiquer de méme avec son fils jusqu'a ’age de
six ans. L’imam, au domicile du défunt, récite la
sh@héada, en disant a 1’oreille droite : il n’y a de Dieu
qu’Allah et a l’oreille gauche: [Mohamed] est le
prophéte d’Allah [...] L’enterrement doit étre effectué
dans les heures qui suivent, mais les musulmans de
France respectent le délai de vingt-quatre heures
imposé par la loi. Les condoléances sont regues durant
trois jours »*.

Les condoléances se déroulent dans le foyer familial. Dans la chambre
du défunt, la lumiére reste allumée et les portes de la maison grandes
ouvertes. Les acteurs et les interviewés croient que durant une période de
quarante jours, I’ame demeure dans la tombe, elle ne peut rejoindre 1’au-
dela qu’aprés ’achévement de cette durée. Virolle révele cela dans la
région de Kabylie :

« Le Quarantieme jour du déces, symétrique
inverse de celui de la naissance, est la fin du passage.
Il est marqué en Kabylie par un rituel féminin
d’intermédiation entre les morts et les vivants:
assensi, forme de nécromancie. Accompli par une
spécialiste, femme-chamane, elle-méme  issue
fonctionnellement d’une initiation représentée comme
une mort-renaissance, ce rite consiste a faire parler le
mort, censé avoir atteint son séjour définitif, sur son
décés, son voyage mortuaire, ses besoins, ses conseils
aux survivants. La parole est déclenchée par les
ingrédients d’un repas, le souper du mort, que gofite la
chamanesse en lieu et place du défunt alors supposé
s’exprimer par sa bouche »*.

11 s’agit 1a du repas rituel et « dans de nombreuses traditions, le mort-
habillé- préside au milieu des convives : il participe symboliquement au
partage de la nourriture. Lors des anniversaires ou de fétes
commémoratives, lors de la levée de deuil, de semblables repas

64 Bayard, J.-P. (2007), Le sens caché des rites mortuaires, Toulouse, éd. Dangles, p. 149.
% Virolle, M. (2001), Rituels algériens, Paris, éd. Karthala, p. 13-14.

66



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

réunissent tous les membres d’'un méme groupe ; c’est non seulement
honorer la mémoire du disparu, mais aussi marquer le caractere rituel et
collectif, la perte d’un membre diminuant la puissance social du clan »*.
Ainsi, «les repas de communion spirituelle ont lieu les Septieme,
Quarantiéme jour, puis au septieme mois ainsi qu’au jour anniversaire du
déceés »°".

Ces rites ne sont pas particuliers a la société algérienne, d’autres
peuples et dans divers pays recourent a la méme tradition. Ainsi, « en
Turquie, lors d’un décés, les septiéme, vingt-uniéme, quarantiéme jours,
les amis et les voisins se réunissent pour évoquer la personne morte et
faire le deuil »*®. « Au Congo, on trouve quarante jours de deuil dans
différentes religions : on porte un bracelet blanc ; dans certains endroits,
les femmes sont rasées, elles ne portent plus leurs parures »*.
L’achévement du deuil permet aux proches de retrouver une vie normale,
c’est-a-dire reprendre des rapports sexuels et avoir la possibilité
d’organiser des mariages ou de féter des événements heureux
(anniversaires, réussite des examens...). Un apaisement social est ressenti
apres ce délai ; I’éros (la vie, la procréation, la sexualité) prend le dessus
sur le thanatos (la mort)”.

A partir d’un travail de terrain, Des Fort constate que : « le taux de
mortalité maternelle est en relation directe avec le taux d’accouchements
a domicile sans assistance compétente (T.A.U.S.A)"* et sans dépistage
préalable »™. Si les femmes réussissent dans ces conditions & accoucher
sans y perdre la vie, les usages langagiers les plus utilisés au moment des
félicitations exprimaient ces peurs et ces inquiétudes, ils sont en général
exprimées par la formule suivante: «ElI Hamdou lillah
ellislekti (Louange a Dieu de t’avoir délivrée) »”®. Dans un autre travail
de Des Fort, elle explique qu’il s’agit bien de 1’expression d’un vécu

% Bayard, J.-P. Le sens caché des rites mortuaires, op.cit., p. 67.

%7 Ibid., p. 150.

% Dosogne, 1., Najjar, Paroles sur...Mourir en exil, op.cit., p. 13.

% Ibid., p. 15.

0 Chez une femme non allaitante, le retour de couches se produit de six a huit semaines
(42 /56 jours) apres la naissance de son enfant, ce sont les premiéeres régles post
accouchement.

™ Troubles/traumatisme d’Accouchement Urgent Sans Assistance.

72 Voir Résultats de I'enquéte préliminaire sur la mortalité maternelle réalisée durant le
mois d'octobre 1987 dans la Wilaya d'Oran : évaluation de la mortalité maternelle dans la
région d'EI-Mohgoun (Oran) / par Des Forts, J. Mohammed-Brahim, Alger, INSP, 1988.
 Des Forts, J. (1998), « Accouchement traditionnel et mortalité maternelle : vécu et
représentation. Tentative d’approche de la situation algérienne », in Insaniyat n° 4,
p. 35-46.

67



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

ancestral et est encore une fatalité inhérente a la condition féminine™.
Une condition sans doute caractérisée dans le passé par un taux élevé de
mortalité maternelle, faute de soins, de savoir-faire et de moyens
financiers. Il faut attendre « la mise en place de la gratuité des soins »"
en 1974 par I’Etat pour que le taux de mortalité diminue.

La survie des mamans apres 1’accouchement ne signifie en aucune
sorte que celles-ci sont définitivement hors de danger. « Il y a en Algérie
un proverbe qui dit que la tombe de I’accouchée est ouverte jusqu’au
Quarantiéme jour. L’angoisse exprimée par cette phrase est sans doute en
relation avec la fievre puerpérale qui était un sujet de crainte permanente,
qualifiée de peste noire des femmes »"°. Nous avons trouvé des traces
épigraphiques qui témoignent de cette situation désastreuse. Ce
témoignage se trouve sur une stele funéraire, chose tres rare dans les
espaces funéraires en Algérie car on évoque rarement la cause de la mort
ou les souffrances qui s’y rattachent. Le texte originel est en arabe et dont
nous avons trouve deux traductions exprimant la méme signification :

- 1°° traduction : «Toute chose sauf Dieu, le tres haut, est
périssable. Ceci est le tombeau de celle a qui dieu fasse
miséricorde, qui avait été gardée avec soin, qui recevra son
pardon, Fatma bent Abdallah, morte en couches, accablée
d’affliction. Que Dieu lui fasse miséricorde ! 1211 »
2°™ traduction : « Tout ce qui nest pas Dieu (qu'il soit exalté!)
est périssable! Ceci est la tombe de celle a qui a été accordée
miséricorde, qui a été dérobée (aux regards), qui a été pardonnée,
Fatma fille d’Abd Allah, morte en couches, décue dans son
espérance (de mére ?) Que Dieu lui fasse miséricorde. Année
1211 [1796] »".

Les épitaphes musulmanes diffusent généralement un discours sur la
patience envers 1’événement tragique de la mort : elles ne montrent ni la
déception du décédé, ni celle de ses proches. Tout simplement, la mort
prouve que I’étre humain est éphémére et que Dieu est 1’Unique et
I’Eternel. Un verset coranique est souvent inscrit sur les steles funéraires :
« toute ame godtera & la mort ». S’il arrive que les acteurs sortent de ce

™ Ibid., p. 41.

" Ibid., p. 40.

8 |dem., p. 39.

" Colin, G. (1901), Corpus des inscriptions arabes et turques de I’Algérie (département
d’Alger), Paris, éd. Ernest Leroux, p. 173.

8 Devoulx, A. (1873), « Epigraphie indigéne du musée archéologique d’Alger », in Revue
Africaine. 17°™ année, Alger, éd. A. Jourdan, Libraire, p. 141-160.

0 Sourate Ali-'Imran, Verset 185.

68



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

cadre, comme c’est le cas dans I’exemple ci-dessus, cela veut dire que la
mortalité maternelle a été insupportable et désastreuse.

Par ailleurs, I’évolution de la condition féminine a entrainé des
changements dans 1’usage du temps des pratiques et coutumes
événementielles. Les divers moyens et produits de contraception ont
rendu possibles la maitrise des périodes de fécondation et
d’accouchement. Les femmes travailleuses, bénéficient d’un temps
« administratif » accordé dans le cadre des congés de maternités, pouvant
se répartir entre un congé prénatal (avant la date présumée de
I'accouchement égale a six semaines = quarante-deux jours) et un congé
postnatal (aprés l'accouchement égale a dix semaines = soixante-dix
jours)®. La condition salariale a aussi régulé les congés accordés aux
employés. On remarque qu’un congé de trois jours est accordé aux
salariées en cas de mariage (pour les femmes et les hommes), de
naissance (pour les hommes) ou de décés (pour les femmes et les
hommes). Par contre, il n’existe pas de congé pour la célébration du
Quarantiéme jour.

Aujourd’hui, le temps accordé aux rites funéraires et au deuil a subi
une compression considérable. A travers les interviews et 1’observation,
nous nous sommes rendu compte que le Quarantieme jour n’est pas
toujours célébré comme auparavant et que méme 1’édification de la
tombe peut se faire avant ce délai. A cette occasion, la famille du défunt
préfere préparer la nourriture (le couscous) et I’envoyer directement a la
mosquée, ou aux voisins comme une forme d’offrande votive dont
bénéficie le defunt.

Ces transformations ne sont pas propres a 1’Algérie. Un nombre
important d'expériences de vie et de témoignages étaient présentés dans le
cadre de deux tables rondes organisées en 2007 par « asbl Carrefour des
Cultures et Question Santé ». En voici deux exemples :

« Chez nous, en Belgigue, on assiste a un recul.
Des cérémonies civiles sont tristes. On n'organise
rien, c'est completement vide. Méme des gens des
pompes funébres sont attristés de cette situation. Il
y a une absence de discours des curés qui ne sont
remplacés par rien »%,

8 | e congé de soixante-dix jours permet a la maman de se rétablir et d’étre prés de son
bébé les premier mois car dés son retour au travail le contact entre les deux diminue
considérablement.

8l Dossogne, 1., Nejjar, Kh., Paroles sur...Mourir en exil, op.cit., p. 13.

Aujourd’hui, le temps accordé auparavant aux rites funéraires et au deuil a subi une
compression considérable. Grace aux interviews et grace a l’observation, nous nous

69



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

« Au Congo, avec la crise économique, les choses
changent, il avait quarante jours de deuil, les gens
logeaient et mangeaient pendant quarante jours.
Maintenant, aprés 2 jours, les gens s'en vont »%. A
vrais dire, avec la modernisation, les processus
peuvent subir un rétrécissement, comme ils
peuvent aussi subir un étirement. Une interviewée
disait : « le fait d'enterrer vite, c'est peut-étre dd au
climat. Pour enterrer, 24h c'est la limite. En Italie,
chez les catholiques, ¢a va tres vite aussi. Avec les
frigos, cela change les choses »*.

Conclusion

Premiérement, le Quarantiéme jour marque pour les femmes en
couches « la fin » des risques de santé liés a I’accouchement, soit pour le
nouveau-né, soit pour la maman. Dés que les deux se rapprochent de cette
« date balise », les risques (maladies infectieuses, épidémiologiques...)
diminuent considérablement. Aussi, on constate que sur le plan des
relations conjugales, les rapports d’ordre intime peuvent étre repris : la
femme retrouve un cycle biologique et un état psychologique normal
(régles, ovulation, désirs...) ; dés lors la procréation devient a nouveau
possible avec une montée des espérances liées a la vie et a ’amour.
Enfin, le Quarantiéme jour concrétise un véritable achévement de la
naissance, A partir de cette date, on considére que le nouveau-né a
franchi I’étape la plus dangereuse.

Deuxiéemement, quoique la personne morte soit enterrée, il persiste
encore un doute chez les proches sur son éventuel retour a la vie. Thomas
a présenté cela comme une sorte de fantasme dont il cite trois types : le
foisonnement des morts, les morts essayant de nous tirer dans leur sillage
et la peur de leur retour®. 11 est a préciser qu’il existe des cas ou 1’on a
enregistré ce « retour », mais cela est di a un faux diagnostic de la mort
par les proches ou les praticiens. Pour ces raisons, les gens ont toujours
des doutes concernant la mort d’un de leurs proches: lorsqu’ils

sommes rendu compte que le Quarantieme jour n’est pas toujours célébré comme
auparavant, et que méme I’édification de la tombe peut se faire avant ce délai. A cette
occasion, la famille du défunt préfére préparer la nourriture (le couscous) et I’envoyer
directement & la mosquée, ou aux voisins comme une forme de charité au bénéfice du
défunt.

8 |bid., p. 15.

& |bid., p. 14.

8 Louis-Vincent, Th. (1978), Mort et pouvoir, Paris, éd. Payot, p. 38-42.

70



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

apprennent la mauvaise nouvelle, leur réaction premiére est de dire : « ce
n’est pas vrai ». Aprés un certain temps, ils disent : « nous voulons voir le
corps pour nous assurer ». Malgré cela, le doute persiste toujours chez
eux. C’est pourquoi, le deuil est caractérisé par I’attente d’un éventuel
retour du décédé, ce retour fantasmé génére a la fois de I’espoir et de la
crainte. Le doute ne disparait véritablement qu’apres 1’achévement de
Quarantiéme jour. Avant cela, le défunt est considéré comme étant dans
un stade d’« ame végétative », qui réde autour du corps et autour du foyer
familial, espérant s’y attacher a nouveau. Virolle rappelle cela en disant
que « le Quarantieme jour manifeste la fin du premier deuil, date ot I’on
refait la tombe en dur, date du premier repas communiel commémoratif
organisé par la famille du défunt. Pendant quarante jours, il est dit par la
tradition populaire que 1’ame végétative (ennefs) rodait autour des effets
du mort, sur ses lieux de vie. Il était toujours un peu de ce monde,
n’appartenant pas encore a celui des atlaxert les gens de ’au-dela »*.

Aprés cette période, advient « le passage » vers un stade plus éleve,
celui de I’ame, cette évolution lui permet d’accéder a 1’au-dela. A partir
de cet instant, la construction de la tombe et I’installation des stéles
deviennent possibles. C’est pourquoi, une cérémonie est organisée a
I’occasion pour marquer la satisfaction et le contentement de la famille a
propos du devenir avéré du « défunt » ou du « rappelé a Dieu ». Virolle
écrit a ce propos : « quarante jours sont aussi nécessaires au mort pour
devenir un défunt »*.

Troisiemement, les réalités communes aux deux évenements font que
le Quarantiéme jour, traditionnellement établi, n’est plus compatible
aujourd’hui avec le nouveau contexte ou la médecine par exemple permet
un rétablissement plus rapide par le biais des médicaments et des vaccins
administrés aux nouveaux-nés et a leurs mamans. Le suivi médical
consistant durant la période de grossesse aux : consultations, analyses,
échographies et imagerie médicale, interventions chirurgicales,
traitements médicaux par antibiotiques et autres médicaments réduisent
les risques d’infection, d’hémorragie ou autres complications pouvant
survenir durant 1’accouchement et aprés. Aussi, on constate aujourd’hui
que I’accouchement se déroule la plupart du temps dans un milieu
hospitalier ou il est possible de pratiquer la césarienne dans des
conditions adéquates. De ce fait, on a réduit considérablement le taux de
mortalité infantile et maternelle.

% Virolle, M., Rituels algériens, op.cit., p. 13.
® Ibid., p. 13.

71



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

Le rythme social est aujourd’hui un rythme «rapide», et si
« autrefois, la plupart des gens vivaient dans un milieu lent. Il fallait cent
ans pour batir une cathédrale ; ce n’était pas les mémes [macgons] qui la
construisaient et qui la finissaient [...] donc, cette durée échappait a la
saisie chacun. Alors qu’aujourd’hui, tout nait, vieillit, meurt -une ville,
une théorie, etc.- en moins d’une génération ». Ces changements sont
rendus possibles par 1’industrialisation, les moyens de transports et de
télécommunication, I’acces des femmes a 1’espace public et au marché du
travail et a d’autres espaces d’émancipation. Cela a transformé la famille,
permettant le passage partiel d’une « famille élargie » & une « famille
nucléaire »* jouissant d’une certaine autonomie. Cependant, ces facteurs
ont considérablement réduit la durée des cérémonies et les rites se sont
largement « compressés » mais sans que cela modifie totalement leur
substance.

La réflexion que nous avons menée dans cet article est a ces débuts.
L’approche étant complexe car elle s’articule autour de deux événements
contradictoires en apparence, la vie et la mort ou le sentiment de peur et
d’angoisse accompagnent 1’étre humain et la durée nécessaire aux
relevailles et au deuil est la méme. Aussi, le temps, en lui-méme, est a la
fois une donnée psychologique et réelle, un élément de mesure. Il marque
le début et la fin des choses et donne un sens a nos agissements. Les trois
catégories abordées ici, la vie, la mort et le temps, représentent, d’un
point de vue philosophique, un ensemble inséparable ouvert sur de
multiples interprétations dont le but est de saisir le sens de notre
existence.

Bibliographie
Houcine, A.-A. (2009), Temps et langage dans la philosophie de Hegel, Paris,
éd. ’Harmattan.

Devoulx, A. (1873), « Epigraphie indigene du musée archéologique d’Alger », in
Revue Africaine, 17°™ année, Alger, A. Jourdan, Libraire-Editeur.

Dizboni, A.-Gh. (2005), « Le concept de martyre en islam », in Théologiques,
n° 2, Université de Montréal, Faculté de Théologie et de Sciences des Religions.

Van Gennep, A. (1981), Les Rites de passage, Paris, éd. A. et J. Picard.

8 Minot, G. (1983), « L’espace, le temps et le social », in Gilles, Minot et Noel, Emil
(dir.), L’espace et le temps aujourd hui, Paris, éd. Seuil, p. 264-165.

8 Addi, L. (2004), « Femme, famille et lien social en Algérie », in Kian-Thiebaut, Azadeh
et Lader-Fouladi, Marie (dir.), Famille et mutations socio-politiques. L'approche
culturaliste a I'épreuve, Paris, éd. Maison des Sciences de I'Homme, p. 71-87.

72



Le « Quarantiéme jour » : approches anthropo-philosophiques

Assmann, J. (2000), Religion and Cultural Memory, California, éd. Stanford
University Press.

Brahmani, M. (2005), Les rites funéraires en Islam, France, éd. Tawhid, Saint-
Etienne.

Levi-Strauss, C. (1971), L'Homme nu, Mythologiques, t. 4, Paris, éd. Pilon.

Dhorme, E. (1947), « Les religions arabes préislamiques d'aprés une publication
récente », in Revue de I'histoire des religions, t. 133 n° 1-3.

Dictionnaire encyclopédique du judaisme, (1996), Geoffrey Wigoder (dir.), éd.
Cerf et Robert Laffont, collection Bouquins.

Durkheim, E. (2008), Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, éd.
PUF.

Goffman, E. (1984), Les Rites d'interaction, Trad. Kihm, A., Paris, éd. Minuit.

Colin, G. (1901), Corpus des inscriptions arabes et turques de ['Algérie
(département d’ Alger), Paris, éd. Ernest Leroux.

Minot, G. (1983), « L’espace, le temps et le social », in Gilles, M (dir.), L espace
et le temps aujourd 'hui, Paris, éd. Seuil.

Dossogne, I., Nejjar, Kh. (2007), Paroles sur...Mourir en exil, Bruxelles, éd.
Patrick Trefois.

Des Forts, J. (2002), « Espacement des naissances et maitrise de la fécondité »,
in Journal International de Bioéthique. Vol. 13.

Bayard, J.-P. (2007), Le sens caché des rites mortuaires, Toulouse, éd. Dangles.

Addi, L. (2005), « Femme, famille et lien social en Algérie », in Famille et
mutations socio-politiques. L'approche culturaliste a I'épreuve, Azadeh Kian-
Thiebaut, M., Ladier-Fouladi (dir.), Paris, éd. Maison des Sciences de I'Homme.

Louis Vincent, Th. (1995), Les religions d'Afrique noire textes et traditions
sacrés, France, éd. Stock.

Louis Vincent, Th. (1968), Cing essais sur la mort africaine, Dakar, éd.
Université de Dakar, Faculté des Lettres et Sciences Humaines.

Louis Vincent, Th. (1979), Civilisation et divagations. Mort, fantasmes, science-
fiction, Paris, éd. Payot.

Louis Vincent, Th. (1982), La Mort africaine : idéologie funéraire en Afrique
noire, Paris, éd. Payot.

Louis Vincent, Th. (1991), La mort en question. Traces de mort, mort des traces.
Paris, éd. L'Harmattan.

Louis Vincent, Th. (1998), Mort et pouvoir, Paris, éd. Payot.

Louis Vincent, Th. (2000), Les chairs de la mort : corps, mort, Afrique, Paris,
éd. Sanofi-Synthélabo.

Louis Vincent, Th. (1993), Mélanges thanatiques. Deux essais pour une
anthropologie de la transversalité, Paris, I'Harmattan.

Virolle, M. (2001), Rituels algériens, Paris, éd. Karthala.

73



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD

Houseman, M. (2004), « Vers une psychologie de la pratique rituelle? », in
Critique, Royaume-Uni, éd. Routledge.

Eliade, M. (2001), Initiation, rites, sociétés secrétes, Paris, éd. Gallimard.
Morin, E. (1970), L homme et la mort, Paris, éd. Seuil.

Naccache, L., Riveline, C. (2010), « Les étranges pouvoirs des rites sur le
cerveau », in Le journal de I'école de Paris du management, n° 84.

Ural, N.-Y. (2012), « La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des
minorités originaires de Turquie en France et en Allemagne », in New Cultural
Frontiers.

Mahmoud, S.-A. (1998), Le corps, l’espace et le temps, Paris, éd. Dunod,
2°M édition.

Mollo-Bouvier, S. (1998), « Les rites, les temps et la socialisation des enfants »,
in Education et Sociétés, n° 2.

Van Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard.

Turner, V.-W. (1990), Le Phénomeéne rituel. Structure et contre-structure, Trad.
par Guillet, G., Paris, éd. PUF.

Govindama, Y. (2011), (dir.), Temps et rites de passage. Naissance, enfance,
culture et religion, Paris, éd. Karthala.

Laidi, Z. (dir.), (1997), Le Temps mondial, Bruxelles, éd. Complexe.

74



