
Insaniyat n° 68, avril - juin 2015, p. 51-74 

51 

Le « Quarantième jour » : approches 

anthropo-philosophiques 

Mohamed HIRRECHE BAGHDAD
(1) 

Introduction  

Au cours de notre projet de recherche intitulé : « Les inscriptions sur 

les stèles funéraires dans l’ouest algérien : permanence et évolution » 

(2009­2013), nous avons abordé la question des rituels. Le quarantième 

jour y faisait partie car l’édification des stèles et de la tombe s’effectuait 

après cette durée. Ce jour est célébré en invitant le soir les membres de la 

famille et les voisins. A cette occasion, des versets coraniques sont récités 

par les sermons ou bien un faqih fait une prédication (mawîdha.) La 

symbolique du Quarantième jour se retrouve également dans les rites de 

naissance.  

La célébration du Quarantième jour « al-arbaîn » s’inscrit dans les 

rites de passage tels que : la naissance (baptême, circoncision, etc.), la 

puberté, la fécondité (fiançailles, mariage, etc.), la mort 

(enterrement, célébration de funérailles, etc.). Les rites de passage, 

appelés aussi rites initiatiques, sont en relation avec les transformations 

« biologiques » et « sociales » d'un individu. Ce sont des rites de 

légitimation que Bourdieu appelle « rite d'institution » parce qu'ils 

instituent « une légitimité à l'arbitraire »
1
. Van Gennep, quant à lui, donne 

une classification des rites de passage :  

« Étant donnée l’importance de ces passages, je 

crois légitime de distinguer dans la catégorie des Rites 

de Passage, trois niveaux : Rites de séparation, Rites 

                                                                                                                                   
(1) Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle, CRASC, Unité de 

Recherche sur la Culture, la Communication, les Langues, la Littérature et les Arts Oran, 

UCCLLA, 31 000, Es-Senia, Oran, Algérie. 
1 Cité par Mollo-Bouvier, S. (1998), « Les rites, les temps et la socialisation des enfants », 

in Éducation et Sociétés, nº 2. p. 73-89. 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

52 

de marge et Rites d’agrégation […] Les rites de 

séparation sont davantage dans les cérémonies des 

funérailles ; les rites d’agrégation dans celles du 

mariage ; quant aux rites de marge, ils peuvent 

constituer une section importante, par exemple dans la 

grossesse, les fiançailles, l’initiation, ou se réduire à 

un minimum cérémoniel dans l’adoption d’un enfant, 

dans le second accouchement, dans le remariage ou 

dans le passage de la deuxième à la troisième classe 

d’âge, etc. »
2
. 

Dans toute société, nous constatons une utilisation du temps et de 

l’espace qui se manifestent, en certaines occasions, dans des pratiques 

rituelles. Concernant l’usage du temps, le calcul des durées s’impose. 

Fondé sur la raison, la faisabilité et le pragmatisme, il permet de mettre 

en exécution les actions qui s’y rattachent. Cela donne un sens aux 

diverses pratiques et coutumes événementielles. Cette hypothèse est 

examinée à partir de deux occasions distinctes (la mort et la naissance),          

et bien qu’ils soient distincts, nous pensons que ces rites obéissent à la 

même temporalité (quarante jours).  

Nos principales questions sont : pourquoi ce respect d’une telle durée 

dans les deux cas ? Comment expliquer qu’aujourd’hui on ne célèbre pas 

cet évènement comme auparavant ?  

1. Concepts, contextualisation et problématiques  

Les rites sont traités par les premiers anthropologues et sociologues. 

Durkheim considère les rituels comme des éléments du sacré
3
. D’autres 

études dépassèrent les explications religieuses par des interprétations 

sociales et comportementales. Lévi-Strauss met l’accent sur 

la « répétition » et la mise en place d’« actions unifiées » et leurs reprises 

à travers un « ordre ». Le rite serait une réponse à la séparation entre le 

monde de tous les jours et celui d'origine où tous les hommes étaient 

unifiés à la nature. Le rite reflète donc une angoisse ressentie envers la 

rationalité humaine
4
. De son côté, Turner est en faveur d’une 

interprétation fonctionnaliste du phénomène car si la société se trouve en 

déséquilibre, dans ce cas, les pratiques rituelles rétabliront la stabilité
5
. 

                                                                                                                                   
2 Van Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard, p. 21. 
3 Durkheim, É. (2008), Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, éd. PUF. 
4 Lévi-Strauss, C. (1971), L'Homme nu, Mythologiques, t. 4, Paris, éd. Pilon. 
5 Turner, V.-W. (1990), Le Phénomène rituel. Structure et contre-structure, trad. Guillet 

G., Paris, éd. PUF. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

53 

Quant à Goffman, il assigne aux rites le rôle d’interdiction de l'agressivité 

en vue d'autoriser la socialisation de l'espèce
6
. Ils (les rites) favorisent la 

« cohésion sociale du groupe » dans le cas où les statuts changent. En 

revanche, Virolle et Van Gennep abordent les rites en relation avec la 

culture locale
7
. Aussi, l’enquête de Des Forts sur les questions de la 

mortalité maternelle et l’accouchement traditionnel à Oran et en Algérie à 

la fin des années 1980 et 1990 s’avère-t-elle utile pour appréhender le 

phénomène
8
.  

Il ne s’agit pas dans notre article d’étudier le rite en lui-même, c’est à 

dire ce qui se passe au quarantième jour au niveau des pratiques et 

essayer après de les interpréter à travers les théories fonctionnaliste et/ou 

structuraliste
9
. Il s’agit plutôt de se questionner à propos du temps 

préconisé pour déclencher le rite.  

Au niveau de l’imaginaire, le chiffre 40 est chargé de significations. Il 

est plusieurs fois mentionné dans le Coran. Nous lisons dans le verset 51 

de la Sourate 2 Al-Baqarah : « Et [rappelez-vous] lorsque Nous 

donnâmes rendez-vous à Moïse pendant quarante nuits!... Puis en son 

absence vous avez pris le Veau pour idole alors que vous étiez injustes (à 

l’égard de vous-mêmes en adorant autre qu’Allah). »
10

. C’est aussi un 

événement de l’histoire des musulmans, celui correspondant au 20 Safar, 

le quarantième jour après la tragédie d’Achoura, c’est-à-dire l’assassinat 

de Hussein Ibn Ali. Les chiites se réunissent alors pour se rappeler 

Achoura
11

. Au niveau des âges, nous remarquons que la maturité 

physique et intellectuelle de l’homme coïncide avec cette durée. Il est 

mentionné ainsi dans le Coran : « Et Nous avons enjoint à l'homme de la 

bonté envers ses père et mère : sa mère l'a péniblement porté et en a 

péniblement accouché ; et sa gestation et sevrage durent trente mois ; 

puis quand il atteint ses pleines forces et atteint quarante ans, il dit : « Ô 

Seigneur ! Inspire-moi pour que je rende grâce au bienfait dont Tu m'as 

comblé ainsi qu'à mes père et mère, et pour que je fasse une bonne œuvre 

que Tu agrées. Et fais que ma postérité soit de moralité saine. Je me 

                                                                                                                                   
6 Goffman, E. (1984), Les Rites d'interaction, trad. Kihm, A., Paris, éd. Minuit.  
7 Virolle, M. (2001), Rituels algérien. Paris, éd. Karthala. 
8 Des Forts, J. (2002), « Espacement des naissances et maîtrise de la fécondité », in 

Journal International de Bioéthique. Vol. 13.  
9 Fabre, D. (1987), « Le rite et ses raisons », in Terrain, n° 8, p. 3-7. 
10 Traduction de Mohammed Hamidullah (version originale de 1959) revue et corrigée par 

le complexe du roi Fahd (1999), in : http://www.lenoblecoran.fr 
11 Dizboni, A.-Gh. (2005), « Le concept de martyre en islam », in Théologiques, n° 2, 

Université de Montréal, Faculté de théologie et de sciences des religions, p. 69-81. 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

54 

repens à Toi et je suis du nombre des Soumis »
12

 (Al-Ahqaf : 15). Le 

Hadith lui aussi se réfère au Quarantième jour. Le Prophète a déclaré que 

: « la terre pleure le décès d’un croyant durant une période de quarante 

matins »
13

.  

Les acteurs ont pu intérioriser inconsciemment cette durée pour se 

laisser convaincre qu’ils sont plus exposés aux chagrins et aux dangers 

durant cette période et après advient le salut : acceptation, guérison et 

délivrance. C’est une sorte de mécanisme mental et psychologique
14

 qui à 

la fois alerte et apaise. Néanmoins, nous n’allons pas nous contenter de 

cette interprétation car il y a d’autres éléments d’explication en rapport 

avec l’évolution de la médecine, l’organisation du temps en fonction des 

couches salariales et l’émergence en Algérie de nouveaux types de 

ménages caractérisés par le passage de la famille élargie vers la famille 

nucléaire
15

. 

Ailleurs, le rythme social est également régulé par des durées 

similaires. En Turquie, par exemple, les rites funéraires se reproduisent 

les septième, quarantième, cinquante-deuxièmes jours. Durant les 

cérémonies, la famille offre aux personnes présentes des bonbons 

acidulés (le sucré). Pendant sept jours, on apporte aux endeuillés de la 

nourriture (le salé). Quarante jours après la mort, les gens se rendent au 

cimetière ; un pain nommé kete et autres aliments (sucrés) sont offerts au 

public. La famille en question reste en deuil de quarante jours à un an. 

Chez les Grecs et les Turcs, ce sont les troisièmes jours, neuvièmes, 

quarantièmes et tous les ans. On prépare à ces occasions des sucreries 

pour les offrir. Ainsi, la célébration de ces rendez-vous est similaire aux 

traditions de nombreux de pays
16

.  

La répartition entre le sucré et le salé a un sens. Les aliments sucrés 

procurent du plaisir, de la satisfaction ; ils font partie du prestige. Ils sont 

offerts ordinairement aux visiteurs, invités et hôtes. Ils sont aussi remis 

                                                                                                                                   
12 Traduction de Mohammed Hamidullah (version originale de 1959) revue et corrigée par 

le complexe du roi Fahd (1999), in : http://www.lenoblecoran.fr 
فما بكت علوهم السماء والأرض وما كانوا " ،92، سورة الدخان، الآوة رقم تفسير ابن كثيرأنظر  13

 ."منظرين
14 Houseman, M. (2004), « Vers une psychologie de la pratique rituelle? », in Critique, 

Royaume-Uni, éd. Routledge, p. 102-114. 
15 « Mutation de la famille algérienne », in la lettre du CENEAP, n° 25. 

www.ceneap.com.dz 
16 Ural, N.-Y. (2012), « La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des minorités 

originaires de Turquie en France et en Allemagne », in New Cultural Frontiers, p. 69-90. 

Assmann, J. (2000), Religion and Cultural Memory, California, éd. Stanford University 

Press. 

Brahmani, M. (2005), Les rites funéraires en Islam, France, éd. Tawhid, Saint-Etienne. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

55 

aux personnes qui viennent présenter leurs condoléances comme une 

forme de remerciement. Plus la famille du défunt multiplie les offrandes, 

plus les hasanat augmentent pour le défunt. Par contre, les endeuillés 

n’ont droit qu’aux aliments salés. L’alimentation est considérée comme 

un moyen d’expression symbolique
17

 : se priver du sucré est en 

concordance avec l’état de chagrin et de deuil, une phase marquée par 

« la privation » et le contentement du strict minimum à tous les niveaux 

(nutrition, parfum, couleurs vives, rapports charnels, bain…). Si les 

funérailles coïncident avec l’Aid al fitr, la famille du défunt ne peut dans 

ce cas préparer les gâteaux pour célébrer cet événement.  

Chez les juifs, les proches parmi les hommes du défunt s'assoient sept 

jours par terre, ils ne se rasent pas, ne se coiffent pas. Après cela, un 

proche les conduit au hammâm
18

. On remarque que la cérémonie du 

hammâm existe dans les deux événements (naissances et décès) ; elle 

constitue une sorte de purification par l’eau. En islam, il y a l'impureté 

majeure où la toilette (al-ghusl) s’impose dans les deux cas (les personnes 

touchant le défunt et les femmes en couches, al-nnefsa). La pureté ne se 

faisant qu’avec l’eau, élément consubstantiellement lié à la vie : « Nous 

fîmes de l’eau toutes choses vivantes » (Al-Anbia, verset 03) ; « […] et du 

ciel, Il fit descendre de l’eau sur vous afin de vous en purifier » (Taouba, 

verset 11) ; « Nous fîmes descendre du ciel une eau pure et purifiante » 

(Al-Furquane, verset 48). C'est ce que nous retrouvons également dans la 

parole du Prophète : « Ô Seigneur ! Purifie-moi de mes péchés avec la 

neige, l'eau et la grêle »
19

. Nous réalisons par-là l’importance de l’eau, 

d’où son intégration dans les rites.   

2. Rites, temps et temporalités   

La réflexion que nous menons s’inscrit donc dans la problématique 

des rites de passage. À ces occasions, apparaissent des actions régulées 

par des intervalles précis, comme c’est le cas pour le Quarantième jour. 

Ce dernier est fêté à diverses occasions. Il est également partagé par 

beaucoup de peuples. Considéré comme un « marqueur temporel », il est 

associé à plusieurs rites célébrant la fertilité et les funérailles. Les 

                                                                                                                                   
17 Poulain, J.-P., Sociologies de l'alimentation, les mangeurs et l’espace social 

alimentaire, Paris, éd. PUF.  

Hubert, A. (1991), « L’anthropologie nutritionnelle : aspects socioculturels de 

l’alimentation », in Cahiers d’études et de recherche francophones Santé, n° 2, vol. 1,     

p. 165-168.  
18 Geoffrey, W. (dir.), (1996), Dictionnaire encyclopédique du judaïsme. Paris, éd. Cerf et 

Robert Laffont, collection Bouquins. 
19 Al Boukhâri (744) et Mouslim (598). 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

56 

naissances et les décès, en tant que « rites de passage », ont la même 

temporalité, sauf que le laps de temps est inversé (fin et commencement). 

Cela les rend distincts au niveau chronologique et au niveau des 

représentations et des attentes. 

L’usage du temps est lié à un sens, Merleau-Ponty rappelle, à ce 

propos, qu’il n’y a pas de réflexion sur le temps sans interrogation sur le 

sens. Sens et temps sont en partie liés »
20

. A l’encontre de ceux qui 

pensent que « les rites sont symboliques, ils touchent la sensibilité plutôt 

que la raison »
21

, nous pensons qu’il y a une logique dans l’usage du 

temps. Il s’agit dans ce cas d’un calcul pragmatique afin de répondre à 

des obligations réelles. Concernant l’évènement de la naissance, quarante 

jours constituent la durée nécessaire aux relevailles « le salut / al-sleq » 

de la mère. Cette durée s’applique également aux décès ; elle permet aux 

familles de s’en remettre psychologiquement, c’est-à-dire de faire le deuil 

et d’honorer toutes les obligations en relation avec la gestion de la mort.  

Ainsi, ce temps n’est pas seulement un temps fantasmatique ; il n’est 

pas régi par des représentations, sans aucune relation avec la durée réelle 

des processus biologiques, psychologiques ou organisationnels. Par ce 

fait, le temps ne saurait être édifié par la subjectivité dont « l’imaginaire 

n’est pas réductible à la représentation par images, parce qu’il est la 

subjectivité même »
22

. Ce temps s’inscrit plutôt dans le phénomène lui-

même « en tant que passage […], il est lié au processus médiatique au 

sens où il est passage »
23

. Il permet l’ascension par l’acte de rupture vers 

d’autres perspectives ayant une relation soit avec le bas-monde ou avec 

l’au-delà, et devient en lui-même « médiation » entre l’être humain, le 

monde sensoriel et le monde intelligible. Cette médiation sert à établir 

une « réconciliation » partielle ou totale entre l’homme et son univers. 

Aussi, le temps finit-il par guérir toutes les blessures (blessures 

physiques, chagrin, perte, regret...).  

Nous sommes poussés à faire usage du temps, non pas dans le sens 

d’une pure ou simple consommation, mais dans le sens où le temps est 

représenté sous forme de « durées » offertes à l’acte de « passage », à 

travers un cheminement. Cela n’est possible que par l’interaction avec le 

monde constitué de personnes, d’objets et d’« entités métaphysiques ». 

Les cérémonies et les festivités appropriées à chaque situation 

                                                                                                                                   
20 Laïdi, Z. (dir.), (1997), Le Temps mondial, Bruxelles, éd. Complexe, p. 17. 
21 Dossogne, I., Nejjar, Kh. (2007), Paroles sur...Mourir en exil, Bruxelles, éd. Patrick 

Trefois, p. 13.   
22 Mahmoud, S.-A. (1998), Le corps, l’espace et le temps, Paris, éd. Dunod, p. 2. 
23 Houcine, A.-A. (2009), Temps et langage dans la philosophie de Hegel, Paris, éd. 

l’Harmattan, p. 28-29. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

57 

évènementielle, font appel aux hommes pour partager les joies et les 

douleurs. C’est une invitation implicite ouverte à la participation. Elle est 

adressée aux proches, aux voisins et même aux étrangers. Dans les limites 

du possible, le foyer familial reste ouvert à tous.  

Le partage constitue en lui-même un « don ». En contrepartie, il y a le 

« contre-don » immédiat et concret. L’Autre est un invité qu’on doit 

nourrir, loger et dont on doit prendre soin. La nourriture, servie à des 

moments précis, régule le temps, regroupe et rapproche les individus, 

facilitant ainsi la discussion, la réconciliation et l’entraide. L’évènement, 

vécu ou subi, ne doit en aucun cas faire oublier les endeuillés ou la 

famille de la femme en couches, le devoir d’hospitalité. Le contre-don 

« non immanent » est celui d’avoir les mêmes intentions de sympathie 

dans des situations semblables. Le partage est un « turn-over » qui profite 

à la collectivité. Durant leur existence, les personnes accumulent un 

nombre important de condoléances ou de félicitations (devoirs envers 

leurs semblables) et n’hésitent pas à se déplacer en pareilles occasions, 

même si cela se fait parfois très rapidement. L’important est de faire 

« acte de présence », d’être vus et entendus par les autres. Après un 

certain délai, les condoléances et les félicitations peuvent être présentées ; 

elles sont acceptées, mais elles n’ont pas le même impact que celles 

présentées durant les premiers jours. 

Il est alors nécessaire de s’interroger sur la notion du temps par 

rapport à son usage social réel. Afin de répondre à cette question 

principale, nous nous sommes basés sur des entretiens ouverts avec des 

acteurs (femmes et hommes) pouvant parler librement et apporter leurs 

témoignages
24

. Nous avons par la suite résumé leurs témoignages de sorte 

que les rites et le temps qui leur correspondent soient mis en exergue, afin 

de déterminer la fréquence des évènements célébrés. Ces interviewés sont 

des acteurs directs. Nous leurs avons posé les questions suivantes : 

comment avez-vous vécu ces évènements ? Quels sont les rites auxquels 

avez-vous participé ? Et quand cela s’est-il passé ? 

  

                                                                                                                                   
24 Nous avons procédé par entretiens ouverts commençant par une seule question : que 

faites-vous après la mort d’un proche ou après la naissance d’un bébé ? Semmache, N., 

chercheure au Centre de Recherche en Anthropologie Sociale et Culturelle, CRASC, 

Oran, a mené des entretiens avec une vingtaine d’acteurs. Notre zone géographique se 

limitait aux régions de l’Ouest algérien. L’analyse du contenu de ces entretiens est rendue 

partiellement en résultats qualitatifs.    



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

58 

3. La célébration du Quarantième jour 

Après l’accouchement  

Rares sont les enquêtées qui ont confirmé la célébration de ce rite. 

Pour l’une d’entre-elles : « Au Quarantième jour, je rends visite à ma 

gynécologue, après je pars au bain public (hammam) et je reprends ma 

vie de tous les jours »
 25

. Beaucoup affirmaient ne pas commémorer ce 

jour afin de marquer la différence avec le décès, bien qu’il reste présent 

dans la mémoire des femmes : « Ce jour n’est pas fêté
26

 […] C’est le jour 

où la femme en couches peut être considérée comme une femme qui a 

recouvré sa santé ; pour nous les femmes nous croyons qu’elle est sortie 

de la zone à risque et qu’elle a échappé à la tombe [à la mort]. La femme 

en couches a un pied dans la tombe et un autre en dehors. Elle peut à 

chaque moment perdre la vie, surtout si sa belle-mère l’énerve ou la 

maltraite, car j’ai vu cela se produire. Pour cette raison, je ne veux pas 

ni me marier ni avoir d’enfants et je suis contre toute les dépenses 

exagérées pour plaire aux gens, mais j’accepte le sacrifice d’al-

âaqiqa/El-ttasmia
27

 à condition que la viande du mouton soit distribuée 

aux pauvres et aux nécessiteux »
 28

. 

Post-mortem 

Les interviewés que nous avons rencontrés expriment des vécus avec 

des significations différentes par rapport à la célébration du Quarantième 

jour. La première signification est en relation avec la notion d’offrandes : 

« Que Dieu ait pitié de ton père, comment veux-tu que je ne célèbre pas 

le Quarantième jour? Est-ce un chat qui est mort ?! C’est une forme de 

charité qui lui est destinée pour amoindrir ses pêchés et le conforter dans 

sa tombe. Tu veux qu’il soit [le mort] furieux contre nous ?! Tu veux que 

les gens nous blâment et disent que nous nous sommes débarrassés de sa 

dépouille ? ». L’enquêté ajoute aussi : « la célébration du Quarantième 

jour est devenu une occasion pour rassembler les proches afin qu’ils 

                                                                                                                                   
25 Femme au foyer, 30 ans. 
26 La fête au sens d’une célébration collective où la joie, le partage et le soulagement sont 

admis. 
27 al-âaqiqa = Le sacrifice du mouton qui se fait le Septième jour à l’occasion de la 

naissance d’un enfant. A l’occasion, on invite les hommes pour célébrer l’événement et 

présenter leurs félicitations à la famille en général et au père en particulier. Elle est appelé 

aussi « al-ttasmia », c’est-à-dire « la nomination » ou l’acte de nommer et de donner un 

nom au nouveau-né. Le sacrifice est dédié au nouveau-né afin qu’il soit protégé des 

regards malveillants et en outre du mauvais présage. 
28 Fonctionnaire, 25 ans. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

59 

prient pour le défunt et récitent le Coran. Chaque lettre du Coran a une 

bénédiction (al-hasanat) et pour chaque cuillère une récompense (al-ajr) »
29

.  

Parmi les traditions qui persistent encore, les offrandes dédiées au 

cours de l’année aux morts (les funérailles, le Quarantième jour, jour 

d’al-waqfa
30

, le Vendredi, durant les visites occasionnelles aux 

cimetières…). Le don consiste, la plupart du temps, en produits 

alimentaires (dattes, lait, pain…) et plats traditionnels qu’on offre aux 

pauvres et aux voisins en guise de bienfaisance. Il arrive que la nourriture 

et l’eau soient laissées prés ou bien au-dessus de la tombe, à la 

disposition des passants. Ils restent aussi à la portée des insectes et des 

oiseaux. Tout cela est considéré comme don de bienfaisance en faveur du 

défunt en espérant que son âme accède au paradis. Ces pratiques sont 

critiquées par le courant religieux de l’islah. Beaucoup pensent qu’il est 

préférable d’orienter ces dons envers la personne tant qu’elle est vivante. 

En ce sens, le dicton le plus significatif est celui-ci : « Il voulait juste une 

seule datte et quand il est mort on lui a accroché tout un régime de 

dattes »
31

. Les négligences envers les proches jaillissent plus tard sous 

forme de « remords », surmontés par des actes de charité. En fait, c’est le 

salut personnel qui est visé et non le salut du défunt (la logique du turn-

over) car l’autre reste un moyen et non une fin en soi
32

.  

La deuxième signification s’accorde avec le respect des traditions : 

« La célébration du Quarantième jour ne signifie pas qu’elle se fait 

exactement quarante jours après le décès. Si le défunt était marié et avait 

des enfants, alors nous comptons le nombre d’enfants. La date de la 

célébration correspond au résultat de la soustraction
33

. En ce jour, nous 

                                                                                                                                   
29 60 ans, Retraité.  
30 Le jour d’avant le mois de ramadan et le jour d’avant la fête de l’Aïd al Kebir ou l’Aïd 

al adha (le sacrifice du mouton). 
 ."كان باغي تمرة وكي مات علقولو عرجون" 31

32 Kant, E. (1785), Fondements de la métaphysique des mœurs. Le contraire de cette 

situation est la maxime suivante : « agi toujours de telle sorte que tu traites l'humanité, 

aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre, toujours en même temps 

comme une fin et jamais simplement comme un moyen. ». Cela rend l’homme non pas 

heureux mais digne de l’être.   
33 (Quarante jours) (Le nombre d’enfants) = le jour de la célébration du Quarantième jour. 

Selon la tradition locale, chaque enfant fait bénéficier le défunt d’un jour supplémentaire 

(sursis). Par exemple : si une personne a quatre enfants et meurt le 05 mai, la célébration 

du Quarantième jour se fait non pas le 15 juin, mais plutôt le 11 juin (cette personne 

devait mourir le 01er mai). La mort de ce dernier a été donc décidée en au-delà (par la 

métaphore de la feuille qui tombe) le 22 mars (quarante jours avant la mort réelle). Plus 

on a d’enfants donc, plus cela augmente notre espérance de vie, cela explique pourquoi le 

nombre d’enfant est très élevée dans certaines familles. Les gens qui peuvent assister à la 

célébration du Quarantième jour sont des personnes qui savent exactement le nombre 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

60 

préparons un repas, nous invitons les proches et les voisins et le jour 

suivant nous rendons visite de bonne heure à la tombe du défunt et nous 

prions pour qu’il reçoive la miséricorde de Dieu. Je ne sais pas pourquoi 

nous célébrons le Quarantième jour, nous faisons cela, parce que dès 

notre naissance nous l’avons ainsi trouvé, malgré qu’il soit considéré 

comme un acte blâmable, mais selon les dires cela empêche l’âme de 

retourner à la maison »
34

.  

La tradition est omniprésente, elle s’inscrit dans le « faire-pareil » 

pour ne pas transgresser les normes établies. Aussi, il est important 

d’éviter au maximum d’être sujet à discussion, de critique ou de 

moquerie
35

. Les pratiques sociales peuvent êtres en concordance avec la 

religion islamique, comme elles peuvent ne pas l’être en raison de la 

persistance des pratiques antéislamiques. Dans ce cas, la célébration du 

Quarantième jour n’est pas mentionnée en islam (le Coran et le Hadith). 

Pour cela, elle est considérée comme un acte blâmable (bidâa), mais elle 

n’entrave en rien la morale, la croyance ou la foi de celui qui la célèbre. 

Cependant, nous assistons ces jours-ci à une certaine réticence : « Nous 

n’avons pas célébré le quarantième jour parce que c’est un pêché. Les 

gens nous ont blâmés, ils ont dit que nous étions avares. Mais celui qui 

veut faire la charité au bénéfice du défunt (le père) a toute l’année devant 

lui »
36

. D’autres interviewés ont insisté sur les bienfaits spirituels de cette 

fête pour le défunt et la famille : « On ne peut pas laisser passer ce jour, 

c’est un jour important pour nous et pour le défunt, la préparation de la 

nourriture et l’invitation des voisins à cette « cérémonie » aide à réduire 

les péchés du défunt et apaise son âme pour qu’elle ne puisse pas 

retourner au foyer familial. Cela donne une satisfaction à tous les proches 

vivant dans le foyer familial du défunt »
37

. Van Gennep disait à propos du 

rôle du repas préparé à l’occasion des rites d’agrégation : « Je citerai en 

premier lieu les repas consécutifs aux funérailles et ceux des fêtes 

commémoratives, repas qui ont pour but de renouer entre tous les 

membres d’un groupement survivant, et parfois avec le défunt, la chaîne 

qui s’est brisée par la disparition d’un chaînon. Souvent un repas de cet 

ordre a lieu aussi lors de la levée du deuil »
 38

. À vrai dire, il faut le même 

temps pour vivre ou s’assurer de la vie de l’Autre (le nouveau-né et sa 

                                                                                                                                   
d’enfants du défunt et garde en mémoire le jour du décès pour pouvoir faire la 

soustraction et calculer le jour de cette fête.  
34 Femme au foyer, 50 ans Oran.  

  = Les dires des gensهدرة الناس أو كلام الناس 35
36 Interviewé 2 : (chauffeur de taxi 45 ans, centre-ville d’Oran). 
37 Interviewé 6 : (agriculteur, 70 ans, Mascara). 
38 Van Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard, p. 232. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

61 

maman). Il faut également le même temps pour « mourir définitivement » 

(quitter ce bas-monde et retourner auprès de Dieu), ce qui fait que 

l’entourage et la famille tiennent à s’assurer du non-retour du défunt. 

Après la naissance, plus on se rapproche du Quarantième jour, plus les 

chances de survie de la maman et du nouveau-né augmentent. A 

l’inverse, ce sont les possibilités de non-retour à la vie ou à la société qui 

augmentent pour le décédé.  

4. Usage du temps : évènements et célébrations 

D’après les déclarations des interviewés, il s’avère que l’usage du 

temps et l’importance donnée aux évènements commémoratifs changent 

d’une personne à une autre. Néanmoins, ces évènements restent marqués 

par le début (réception de l’évènement), la fin (l’affermissement des 

personnes et la célébration de la réussite) et le milieu (qui peut être le 

troisième, le septième ou le vingtième jour) ou temps intermédiaire 

consacré à la médiation et à la mise au point du rôle attribué à chaque 

participant. Les déclarations suivantes concernent les rites funéraires ainsi 

que les rites de naissance : 

Rites funéraires  

- « Le premier jour, on procède à la toilette intégrale du défunt, il est 

mis dans un linceul et enterré ensuite. Le deuxième jour est consacré à la 

visite du cimetière (al-musabaha). Le troisième jour, on célèbre la fête de 

séparation (al-furuq). Le quatrième jour, la famille du défunt se repose et 

se préoccupe de son état (restauration, bain, sommeil…). Les cinquième, 

sixième
 
et septième jours sont consacrés à la réception des condoléances. 

Du huitième au quinzième jour, la réception des condoléances et la 

consolation de la famille endeuillée par des offrandes (des produits 

alimentaires ou de la nourriture préparée). Du quinzième
 
au trente-

neuvième jour, rien ne se passe (repos). Le Quarantième est célébré »
 39

. 

- « Le premier jour, on assemble la tente, on informe la famille du 

décédé et des obsèques, on procède à la toilette intégrale du corps du 

défunt et on le met dans un linceul. Les femmes préparent le plat 

traditionnel (le couscous/ al-ttâam). Entre temps, on met le corps dans la 

tente et après on le transporte vers la mosquée, puis vers le cimetière où 

on le fait descendre dans la tombe, recouverte en premier lieu par des 

dalles et un amas de terre, puis les endeuillés retournent au foyer familial 

du défunt. Le deuxième jour, les femmes visitent seules le cimetière 

                                                                                                                                   
39 Interviewée 5 : « 50 ans, femme au foyer ». 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

62 

(rituel d’al-musabaha)
40

. Le troisième jour, on célèbre la fête de 

« séparation » (rituel d’al-furuq). Le septième jour, on invite les voisins 

et les proches autour du « plat de la patience »/la bouchée de la 

patience/luqmet al ssabr ». Du huitième
 
au trente-neuvième, on reçoit les 

condoléances et on retourne petit à petit à la vie quotidienne. Le 

Quarantième est célébré »
41

. 

- « Le deuxième jour, on rend visite de bonne heure au défunt (al-

musabaha) »
 42

. 

- « Le deuxième jour, on organise la fête de séparation « al-firaq/al-

furuq »
 43

. 

- « Le deuxième jour, on organise la fête de séparation al-firaq
 44

/al-

furuq
 45

 ». Et, le Quarantième jour n’est pas fêté car « c’est un pêché »
 46

. 

- « On célèbre le Quarantième jour »
 47

. 

Rites de naissance  

- « Le premier
 
jour, on accueille la maman dans le foyer parental de 

son mari. Au deuxième jour, les femmes préparent des plats traditionnels 

comme c’est le cas pour la Taqnatha
48

 et le Berkoukes
49

. Du troisième
 
au 

dixième jour, la femme en couches reçoit les félicitations des voisins et 

des membres de la famille. Le dixième jour, elle est accueillie dans son 

foyer parental. Au quinzième jour advient le rituel du bain »
50

. 

- « Du premier
 
au douzième jour, j’ai été reçue dans le foyer parental 

de mon mari. Au dixième jour, on organise la fête d’Al-qasâa
51

 réservée 

exclusivement aux femmes. Le onzième et douzième jour, j’ai profité 

d’un repos et je me suis rendu au hammam. Au treizième jour, je suis 

                                                                                                                                   
40 Le mot « al-musabaha » est dérivé du mot « Sabah » c’est-à-dire le matin. 
41 Interviewé 6 : « Agriculteur, 70 ans». 
42 Interviewée 4 : « Fonctionnaire, 30 ans». 
43 Interviewée 1 : « Femme au foyer, 50 ans». 
44 En arabe « al-firaq » signifie la séparation soit des invités (fin de la cérémonie) soit la 

séparation du décédé (l’acceptation de sa mort). Il existe aussi un autre sens qui remonte 

aux traditions du passé quand les cimetières été situés dans les montagnes et des endroits 

éloignés des habitations. Dans ce cas et après l’enterrement les proches ou autres 

personnes devaient surveiller la tombe durant trois jours par peur que les animaux 

sauvages déterrent le cadavre.   
45 En arabe « al-furuq » signifie la partition/distribution (al-ttafriq) de la charité sous 

forme de repas commémoratif, dattes, gâteaux, lait...  
46 Interviewé 2 : « Chauffeur de taxi,  45 ans». 
47 Interviewé 3 : « Retraité, 60 ans ».  
48 Plat traditionnel sucré à base de semoule, miel et beurre. Il est servi avec du thé ou du 

café. 
49 Plat traditionnel salé et épicé à base de semoule roulé, légumes et viande.  
50 Interviewée 1 : « Fonctionnaire, 29 ans ». 
51 Qasâa : ustensile où on sert le plat traditionnel du Berkoukes.  



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

63 

retournée au foyer de mon mari où j’ai fait le ménage et j’ai reçu à 

nouveau les congratulations »
52

. 

- « Le premier
 
jour, les deux familles (du mari et de la mère) se sont 

rendues à l’hôpital. Du deuxième au neuvième jour, j’ai été accueillie au 

foyer parental du mari sans aucune fête. Le dixième jour, j’ai 

été accueillie dans mon foyer parental sans aucune fête aussi »
53

. 

- « Du premier au sixième jour, j’ai été accueillie dans le foyer 

parental de mon mari. Le septième jour, il y a eu le sacrifice du 

mouton al-ttasmia et l’invitation des hommes à fêter cet évènement, suivi 

par la réception des félicitations de la part des voisins et de la famille. Le 

huitième jour, on a préparé la fête d'Al-qasâa réservée aux femmes. Et, 

après le huitième jour, j’ai participé au rituel du bain. Au Quarantième 

jour, j’ai consulté mon obstétricien et j’ai aussi participé au rituel du bain 

public et après, j’ai repris ma vie quotidienne »
54

. 

- « Le septième jour, on sacrifie le mouton et à l’occasion, la maman 

et son bébé portent des vêtements traditionnels »
55

. 

- « Le premier
 
jour, on se rend à l’hôpital pour avoir des nouvelles de 

la santé de la maman et de son bébé. Le deuxième jour, on fait sortir la 

maman de l’hôpital et on l’amène au foyer parental du mari. Le septième 

jour, on sacrifie le mouton et on célèbre la fête appelée Al-ttasmia qui est 

réservé aux hommes. Le huitième jour, on organise la fête Al-qasâa 

réservée uniquement aux femmes. Concernant le Quarantième
 
jour, il 

n’est pas fêté. Cependant, sa commémoration permet à la maman de 

s’assurer qu’elle et son bébé n’encourent aucun risque »
56

. 

Ces rituels peuvent êtres dépendants des croyances antéislamiques. 

Van Gennep s’est attardé devant un rituel où l’émergence de ces 

croyances ancestrales est flagrante :  

« Voici maintenant le rite des portes à Blida. Le 

septième jour après la naissance, après avoir fait la 

toilette de l’enfant, la sage-femme le prend, étendu 

dans ses bras. On dépose à plat, sur la poitrine du 

nourrisson emmailloté, un miroir rond. Ce miroir 

supporte le fuseau à filer de la maison, un nouet 

rempli d’indigo, enfin une pincée de sel, tous objets 

d’un usage fréquent dans les opérations magiques. La 

sage-femme, soutenant dans ses bras l’enfant avec cet 

                                                                                                                                   
52 Interviewée 2 : « Femme au foyer,  34 ans ». 
53 Interviewée 3 : « Fonctionnaire, 30 ans ». 
54 Interviewée 4 : « Femme au foyer, 30 ans ». 
55 Interviewée 5 : « Femme au foyer, 50 ans ». 
56 Interviewée 6 : « Fonctionnaire, 25 ans». 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

64 

attirail, s’approche de la porte de la chambre et le 

balance sept fois au-dessus de la mdjîria ou conduit de 

décharge. Elle en fait autant à chaque porte, 

particulièrement à la porte des toilettes qui sont 

souvent dans le vestibule, enfin à la porte de la rue, 

mais dans l’intérieur. On appelle aussi ce septième 

jour de la sortie de l’enfant (ioumkhroudj el mezioud) 

[…] Cette cérémonie […] a pour but de le présenter 

aux djinns de la maison et les lui rendre propices, 

particulièrement ceux qui président aux issues et 

sorties ! »
57

. 

Le temps fixé par la société traditionnelle pour les relevailles des 

mamans coïncide étonnement avec le temps fixé par les institutions 

médicales modernes puisque « la mortalité maternelle se définit comme 

étant la mort de toute femme durant la grossesse, l’accouchement et le 

post-partum, pour quelque cause que ce soit, et quel que soit le siège et la 

durée de la gestation. La F.I.G.O
58

 a fixé à quarante-deux jours la durée 

du post-partum »
59

. Cela suppose que les anciennes sociétés ont procédé à 

des observations minutieuses afin d’identifier la durée nécessaire aux 

relevailles. La temporalité dans ce cas est tangible et non imaginaire ou 

arbitraire et, si les institutions médicales se sont rapprochées des 

institutions traditionnelles, ce n’est pas par complaisance mais par 

concordance empirique
60

. Ainsi, « le temps peut se constituer en dehors 

du sujet, en rupture avec l’imaginaire, au détriment de la projection »
61

. 

La tradition voulait que les mamans célèbrent leur salut par le rite du 

bain (la toilette intégrale) qui se faisait dans le bain public (Al-hammam) : 

l’accomplissement de cette cérémonie se pratiquait dans un souci de 

« purification » et de « libération », elle survenait après la fin d’un temps 

                                                                                                                                   
57 Van Gennep, A., Les rites de passage, op cit., p. 89-90. 
58 International Federation of Gynecology and Obstetrics. 
59 Voir Résultats de l'enquête préliminaire sur la mortalité maternelle réalisée durant le 

mois d'octobre 1987 dans la Wilaya d'Oran : évaluation de la mortalité maternelle dans la 

région d'El-Mohgoun (Oran) / par Des Forts, J., Mohammed-Brahim, Alger, INSP, 1988. 
60 La mise en quarantaine est toujours pratiquée en cas d’épidémies ou de maladies 

infectieuses ; elle consiste en un isolement forcé d’une personne ou d’un groupe 

soupçonné d’être porteur de virus. Après la fin de cette durée, la personne peut ne pas 

développer les symptômes en relation avec la maladie contagieuse et donc elle peut être 

autorisée à partir. Dans le cas contraire, elle sera contrainte d’y rester jusqu’à la guérison 

totale. En réalité, la période d’incubation, c’est-à-dire le délai entre la contamination et 

l’apparition des premiers symptômes varie entre 01 et 42 jours selon le type de virus. La 

mise en quarantaine ne signifie pas dans tous les cas mettre en isolement une personne 

quarante jours car le nombre de jours est proportionnel au type de maladie. 
61 Mahmoud, S.-A., Le corps, l’espace et le temps, op.cit., p. 76. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

65 

précis, c’est-à-dire au Quarantième jour. Dans le même sens, et dans un 

contexte chrétien, « la jeune mère ne peut quitter sa maison, ni sa cour, ni 

avoir de rapports sexuels avec son mari pendant quarante jours. Ce jour-

là, elle prend les pièces d’argent ou les noix consacrées dans le premier 

bain de l’enfant et va avec son enfant, son mari, sa mère ou une vieille 

femme ou la sage-femme à l’église, où le prêtre les bénit […] Le 

lendemain, tous les apparentés viennent faire visite à la jeune mère, qui 

asperge ensuite d’eau sacrée tous les endroits de la maison et de la cour 

où elle a été pendant quarante jours ; et la vie normale reprend son cours 

ordinaire »
62

. Ici, on remarque le rapport existant entre la fin de ce cycle 

et l’usage de l’eau qui peut se faire de plusieurs manières (bain ordinaire, 

bain religieux, eau aspergée sur des endroits précis…). Ce Quarantième 

jour est précédé par d’autres, plus au moins importants et selon les 

traditions de chaque région en Algérie. Au XVII
e
 siècle, dans la région 

d’Alger, les observateurs des rites ont constaté que « sept jours après 

l’accouchement, on invite la famille et les amies à un repas à la suite 

duquel on emmène la nouvelle accouchée au bain »
63

. 

5. Deux évènements : temporalité unique et temporalités 

variantes 

On considère que la mort d’une personne est déterminée par les 

divinités quarante jours avant. La tradition orale rapporte que dans l’au-

delà existe un arbre dont chaque feuille représente une âme humaine. 

Quand une feuille de cet arbre tombe, cela signifie que la personne 

concernée n’a que quarante jours en plus à vivre. Notre mort est alors 

déterminée (dans l’au-delà) quarante jours avant qu’elle ne devienne 

réelle. Cette réalité se trouve suspendue entre deux temporalités 

métaphysiques homogènes (quarante jours avant et quarante jours après). 

Si le bain vient en dernier pour les femmes en couches, il est avancé pour 

les morts, car l’enterrement du corps est toujours précédé d’une toilette 

intégrale : la toilette mortuaire ne s’effectue jamais dans les bains publics, 

cela se passe soit dans le foyer familial, soit dans les salles existant dans 

les mosquées ou à la morgue. Cette action est destinée à présenter le 

corps du défunt dans un état convenable, répondant aux règles d’hygiène 

et conformément à la notion de pureté définie par la religion musulmane 

et appelé « al-ttahara ». Dans ce cas, le défunt pourra être rappelé 

                                                                                                                                   
62 Van Gennep, A., Rites de passage, op.cit., p. 69. 
63 De Haëdo, F.-D. (1870), Topographie et Histoire générale d’Alger, in : 

https://www.fichier-pdf.fr/2015/06/26/1870-topographie-histoire-alger-de-haedo/ 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

66 

facilement à Dieu. Voici à titre d’exemple la pratique des funérailles en 

France :  

« Dès la mort reconnue, on procède à une pré-

toilette du mort, soins confiés à un proche du même 

sexe, mais le mari peut laver sa femme et une mère 

peut pratiquer de même avec son fils jusqu'à l’âge de 

six ans. L’imam, au domicile du défunt, récite la 

shâhâda, en disant à l’oreille droite : il n’y a de Dieu 

qu’Allah et à l’oreille gauche : [Mohamed] est le 

prophète d’Allah [...] L’enterrement doit être effectué 

dans les heures qui suivent, mais les musulmans de 

France respectent le délai de vingt-quatre heures 

imposé par la loi. Les condoléances sont reçues durant 

trois jours »
64

. 

Les condoléances se déroulent dans le foyer familial. Dans la chambre 

du défunt, la lumière reste allumée et les portes de la maison grandes 

ouvertes. Les acteurs et les interviewés croient que durant une période de 

quarante jours, l’âme demeure dans la tombe, elle ne peut rejoindre l’au-

delà qu’après l’achèvement de cette durée. Virolle révèle cela dans la 

région de Kabylie :  

« Le Quarantième jour du décès, symétrique 

inverse de celui de la naissance, est la fin du passage. 

Il est marqué en Kabylie par un rituel féminin 

d’intermédiation entre les morts et les vivants : 

assensi, forme de nécromancie. Accompli par une 

spécialiste, femme-chamane, elle-même issue 

fonctionnellement d’une initiation représentée comme 

une mort-renaissance, ce rite consiste à faire parler le 

mort, censé avoir atteint son séjour définitif, sur son 

décès, son voyage mortuaire, ses besoins, ses conseils 

aux survivants. La parole est déclenchée par les 

ingrédients d’un repas, le souper du mort, que goûte la 

chamanesse en lieu et place du défunt alors supposé 

s’exprimer par sa bouche »
65

. 

Il s’agit là du repas rituel et « dans de nombreuses traditions, le mort-

habillé- préside au milieu des convives : il participe symboliquement au 

partage de la nourriture. Lors des anniversaires ou de fêtes 

commémoratives, lors de la levée de deuil, de semblables repas 

                                                                                                                                   
64 Bayard, J.-P. (2007), Le sens caché des rites mortuaires, Toulouse, éd. Dangles, p. 149. 
65 Virolle, M. (2001), Rituels algériens, Paris, éd. Karthala, p. 13-14. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

67 

réunissent tous les membres d’un même groupe ; c’est non seulement 

honorer la mémoire du disparu, mais aussi marquer le caractère rituel et 

collectif, la perte d’un membre diminuant la puissance social du clan »
66

. 

Ainsi, « les repas de communion spirituelle ont lieu les Septième, 

Quarantième jour, puis au septième mois ainsi qu’au jour anniversaire du 

décès »
67

. 

Ces rites ne sont pas particuliers à la société algérienne, d’autres 

peuples et dans divers pays recourent à la même tradition. Ainsi, « en 

Turquie, lors d’un décès, les septième, vingt-unième, quarantième jours, 

les amis et les voisins se réunissent pour évoquer la personne morte et 

faire le deuil »
68

. « Au Congo, on trouve quarante jours de deuil dans 

différentes religions : on porte un bracelet blanc ; dans certains endroits, 

les femmes sont rasées, elles ne portent plus leurs parures »
69

. 

L’achèvement du deuil permet aux proches de retrouver une vie normale, 

c’est-à-dire reprendre des rapports sexuels et avoir la possibilité 

d’organiser des mariages ou de fêter des événements heureux 

(anniversaires, réussite des examens…). Un apaisement social est ressenti 

après ce délai ; l’éros (la vie, la procréation, la sexualité) prend le dessus 

sur le thanatos (la mort)
70

. 

À partir d’un travail de terrain, Des Fort constate que : « le taux de 

mortalité maternelle est en relation directe avec le taux d’accouchements 

à domicile sans assistance compétente (T.A.U.S.A)
71

 et sans dépistage 

préalable »
72

. Si les femmes réussissent dans ces conditions à accoucher 

sans y perdre la vie, les usages langagiers les plus utilisés au moment des 

félicitations exprimaient ces peurs et ces inquiétudes, ils sont en général 

exprimées par la formule suivante : « El Hamdou lillah 

ellislekti (Louange à Dieu de t’avoir délivrée) »
73

. Dans un autre travail 

de Des Fort, elle explique qu’il s’agit bien de l’expression d’un vécu 

                                                                                                                                   
66 Bayard, J.-P. Le sens caché des rites mortuaires, op.cit., p. 67.   
67 Ibid., p. 150. 
68 Dosogne, I., Najjar, Paroles sur...Mourir en exil, op.cit., p. 13. 
69 Ibid., p. 15. 
70 Chez une femme non allaitante, le retour de couches se produit de six à huit semaines 

(42 /56 jours) après la naissance de son enfant, ce sont les premières règles post 

accouchement. 
71 Troubles/traumatisme d’Accouchement Urgent Sans Assistance. 
72 Voir Résultats de l'enquête préliminaire sur la mortalité maternelle réalisée durant le 

mois d'octobre 1987 dans la Wilaya d'Oran : évaluation de la mortalité maternelle dans la 

région d'El-Mohgoun (Oran) / par Des Forts, J. Mohammed-Brahim, Alger, INSP, 1988. 
73 Des Forts, J. (1998), « Accouchement traditionnel et mortalité maternelle : vécu et 

représentation. Tentative d’approche de la situation algérienne », in Insaniyat n° 4,          

p. 35-46. 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

68 

ancestral et est encore une fatalité inhérente à la condition féminine
74

. 

Une condition sans doute caractérisée dans le passé par un taux élevé de 

mortalité maternelle, faute de soins, de savoir-faire et de moyens 

financiers. Il faut attendre « la mise en place de la gratuité des soins »
75

 

en 1974 par l’Etat pour que le taux de mortalité diminue.  

La survie des mamans après l’accouchement ne signifie en aucune 

sorte que celles-ci sont définitivement hors de danger. « Il y a en Algérie 

un proverbe qui dit que la tombe de l’accouchée est ouverte jusqu’au 

Quarantième jour. L’angoisse exprimée par cette phrase est sans doute en 

relation avec la fièvre puerpérale qui était un sujet de crainte permanente, 

qualifiée de peste noire des femmes »
76

. Nous avons trouvé des traces 

épigraphiques qui témoignent de cette situation désastreuse. Ce 

témoignage se trouve sur une stèle funéraire, chose très rare dans les 

espaces funéraires en Algérie car on évoque rarement la cause de la mort 

ou les souffrances qui s’y rattachent. Le texte originel est en arabe et dont 

nous avons trouvé deux traductions exprimant la même signification : 

- 1
ère 

traduction : « Toute chose sauf Dieu, le très haut, est 

périssable. Ceci est le tombeau de celle à qui dieu fasse 

miséricorde, qui avait été gardée avec soin, qui recevra son 

pardon, Fatmà bent Abdallah, morte en couches, accablée 

d’affliction. Que Dieu lui fasse miséricorde ! 1211 »
77

. 

- 2
ème

 traduction : « Tout ce qui n`est pas Dieu (qu`il soit exalté!) 

est périssable! Ceci est la tombe de celle à qui a été accordée 

miséricorde, qui a été dérobée (aux regards), qui a été pardonnée, 

Fatma fille d’Abd Allah, morte en couches, déçue dans son 

espérance (de mère ?) Que Dieu lui fasse miséricorde. Année 

1211 [1796] »
78

. 

Les épitaphes musulmanes diffusent généralement un discours sur la 

patience envers l’évènement tragique de la mort : elles ne montrent ni la 

déception du décédé, ni celle de ses proches. Tout simplement, la mort 

prouve que l’être humain est éphémère et que Dieu est l’Unique et 

l’Eternel. Un verset coranique est souvent inscrit sur les stèles funéraires : 

« toute âme goûtera à la mort »
79

. S’il arrive que les acteurs sortent de ce 

                                                                                                                                   
74 Ibid., p. 41. 
75 Ibid., p. 40. 
76 Idem., p. 39. 
77 Colin, G. (1901), Corpus des inscriptions arabes et turques de l’Algérie (département 

d’Alger), Paris, éd. Ernest Leroux, p. 173. 
78 Devoulx, A. (1873), « Epigraphie indigène du musée archéologique d’Alger », in Revue 

Africaine. 17ème année, Alger, éd. A. Jourdan, Libraire, p. 141-160.  
79 Sourate Ali-'Imran, Verset 185. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

69 

cadre, comme c’est le cas dans l’exemple ci-dessus, cela veut dire que la 

mortalité maternelle a été insupportable et désastreuse.  

Par ailleurs, l’évolution de la condition féminine a entrainé des 

changements dans l’usage du temps des pratiques et coutumes 

évènementielles. Les divers moyens et produits de contraception ont 

rendu possibles la maîtrise des périodes de fécondation et 

d’accouchement. Les femmes travailleuses, bénéficient d’un temps 

« administratif » accordé dans le cadre des congés de maternités, pouvant 

se répartir entre un congé prénatal (avant la date présumée de 

l'accouchement égale à six semaines = quarante-deux jours) et un congé 

postnatal (après l'accouchement égale à dix semaines = soixante-dix 

jours)
80

. La condition salariale a aussi régulé les congés accordés aux 

employés. On remarque qu’un congé de trois jours est accordé aux 

salariées en cas de mariage (pour les femmes et les hommes), de 

naissance (pour les hommes) ou de décès (pour les femmes et les 

hommes). Par contre, il n’existe pas de congé pour la célébration du 

Quarantième jour. 

Aujourd’hui, le temps accordé aux rites funéraires et au deuil a subi 

une compression considérable. A travers les interviews et l’observation, 

nous nous sommes rendu compte que le Quarantième jour n’est pas 

toujours célébré comme auparavant et que même l’édification de la 

tombe peut se faire avant ce délai. A cette occasion, la famille du défunt 

préfère préparer la nourriture (le couscous) et l’envoyer directement à la 

mosquée, ou aux voisins comme une forme d’offrande votive dont 

bénéficie le défunt.  

Ces transformations ne sont pas propres à l’Algérie. Un nombre 

important d'expériences de vie et de témoignages étaient présentés dans le 

cadre de deux tables rondes organisées en 2007 par « asbl Carrefour des 

Cultures et Question Santé ». En voici deux exemples :    

« Chez nous, en Belgique, on assiste à un recul. 

Des cérémonies civiles sont tristes. On n'organise 

rien, c'est complètement vide. Même des gens des 

pompes funèbres sont attristés de cette situation. Il 

y a une absence de discours des curés qui ne sont 

remplacés par rien »
81

. 

                                                                                                                                   
80 Le congé de soixante-dix jours permet à la maman de se rétablir et d’être près de son 

bébé les premier mois car dès son retour au travail le contact entre les deux diminue 

considérablement. 
81 Dossogne, I., Nejjar, Kh.,  Paroles sur...Mourir en exil, op.cit.,  p. 13. 

Aujourd’hui, le temps accordé auparavant aux rites funéraires et au deuil a subi une 

compression considérable. Grâce aux interviews et grâce à l’observation, nous nous 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

70 

« Au Congo, avec la crise économique, les choses 

changent, il avait quarante jours de deuil, les gens 

logeaient et mangeaient pendant quarante jours. 

Maintenant, après 2 jours, les gens s'en vont »
82

. À 

vrais dire, avec la modernisation, les processus 

peuvent subir un rétrécissement, comme ils 

peuvent aussi subir un étirement. Une interviewée 

disait : « le fait d'enterrer vite, c'est peut-être dû au 

climat. Pour enterrer, 24h c'est la limite. En Italie, 

chez les catholiques, ça va très vite aussi. Avec les 

frigos, cela change les choses »
83

. 

Conclusion  

Premièrement, le Quarantième jour marque pour les femmes en 

couches « la fin » des risques de santé liés à l’accouchement, soit pour le 

nouveau-né, soit pour la maman. Dès que les deux se rapprochent de cette 

« date balise », les risques (maladies infectieuses, épidémiologiques…) 

diminuent considérablement. Aussi, on constate que sur le plan des 

relations conjugales, les rapports d’ordre intime peuvent être repris : la 

femme retrouve un cycle biologique et un état psychologique normal 

(règles, ovulation, désirs…) ; dès lors la procréation devient à nouveau 

possible avec une montée des espérances liées à la vie et à l’amour. 

Enfin, le Quarantième jour concrétise un véritable achèvement de la 

naissance, A partir de cette date, on considère que le nouveau-né a 

franchi l’étape la plus dangereuse.  

Deuxièmement, quoique la personne morte soit enterrée, il persiste 

encore un doute chez les proches sur son éventuel retour à la vie. Thomas 

a présenté cela comme une sorte de fantasme dont il cite trois types : le 

foisonnement des morts, les morts essayant de nous tirer dans leur sillage 

et la peur de leur retour
84

. Il est à préciser qu’il existe des cas où l’on a 

enregistré ce « retour », mais cela est dû à un faux diagnostic de la mort 

par les proches ou les praticiens. Pour ces raisons, les gens ont toujours 

des doutes concernant la mort d’un de leurs proches : lorsqu’ils 

                                                                                                                                   
sommes rendu compte que le Quarantième jour n’est pas toujours célébré comme 

auparavant, et que même l’édification de la tombe peut se faire avant ce délai. A cette 

occasion, la famille du défunt préfère préparer la nourriture (le couscous) et l’envoyer 

directement à la mosquée, ou aux voisins comme une forme de charité au bénéfice du 

défunt. 
82 Ibid., p. 15. 
83 Ibid., p. 14. 
84 Louis-Vincent, Th. (1978), Mort et pouvoir, Paris, éd. Payot, p. 38-42. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

71 

apprennent la mauvaise nouvelle, leur réaction première est de dire : « ce 

n’est pas vrai ». Après un certain temps, ils disent : « nous voulons voir le 

corps pour nous assurer ». Malgré cela, le doute persiste toujours chez 

eux. C’est pourquoi, le deuil est caractérisé par l’attente d’un éventuel 

retour du décédé, ce retour fantasmé génère à la fois de l’espoir et de la 

crainte. Le doute ne disparaît véritablement qu’après l’achèvement de 

Quarantième jour. Avant cela, le défunt est considéré comme étant dans 

un stade d’« âme végétative », qui rôde autour du corps et autour du foyer 

familial, espérant s’y attacher à nouveau. Virolle rappelle cela en disant 

que « le Quarantième jour manifeste la fin du premier deuil, date où l’on 

refait la tombe en dur, date du premier repas communiel commémoratif 

organisé par la famille du défunt. Pendant quarante jours, il est dit par la 

tradition populaire que l’âme végétative (ennefs) rôdait autour des effets 

du mort, sur ses lieux de vie. Il était toujours un peu de ce monde, 

n’appartenant pas encore à celui des atlaxert les gens de l’au-delà »
85

. 

Après cette période, advient « le passage » vers un stade plus élevé, 

celui de l’âme, cette évolution lui permet d’accéder à l’au-delà. A partir 

de cet instant, la construction de la tombe et l’installation des stèles 

deviennent possibles. C’est pourquoi, une cérémonie est organisée à 

l’occasion pour marquer la satisfaction et le contentement de la famille à 

propos du devenir avéré du « défunt » ou du « rappelé à Dieu ». Virolle 

écrit à ce propos : « quarante jours sont aussi nécessaires au mort pour 

devenir un défunt »
86

.  

Troisièmement, les réalités communes aux deux évènements font que 

le Quarantième jour, traditionnellement établi, n’est plus compatible 

aujourd’hui avec le nouveau contexte où la médecine par exemple permet 

un rétablissement plus rapide par le biais des médicaments et des vaccins 

administrés aux nouveaux-nés et à leurs mamans. Le suivi médical 

consistant durant la période de grossesse aux : consultations, analyses, 

échographies et imagerie médicale, interventions chirurgicales, 

traitements médicaux par antibiotiques et autres médicaments réduisent 

les risques d’infection, d’hémorragie ou autres complications pouvant 

survenir durant l’accouchement et après. Aussi, on constate aujourd’hui 

que l’accouchement se déroule la plupart du temps dans un milieu 

hospitalier où il est possible de pratiquer la césarienne dans des 

conditions adéquates. De ce fait, on a réduit considérablement le taux de 

mortalité infantile et maternelle. 

                                                                                                                                   
85 Virolle, M., Rituels algériens, op.cit., p. 13. 
86 Ibid., p. 13. 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

72 

Le rythme social est aujourd’hui un rythme « rapide », et si 

« autrefois, la plupart des gens vivaient dans un milieu lent. Il fallait cent 

ans pour bâtir une cathédrale ; ce n’était pas les mêmes [maçons] qui la 

construisaient et qui la finissaient […] donc, cette durée échappait à la 

saisie chacun. Alors qu’aujourd’hui, tout nait, vieillit, meurt -une ville, 

une théorie, etc.- en moins d’une génération »
87

. Ces changements sont 

rendus possibles par l’industrialisation, les moyens de transports et de 

télécommunication, l’accès des femmes à l’espace public et au marché du 

travail et à d’autres espaces d’émancipation. Cela a transformé la famille, 

permettant le passage partiel d’une « famille élargie » à une « famille 

nucléaire »
88

 jouissant d’une certaine autonomie. Cependant, ces facteurs 

ont considérablement réduit la durée des cérémonies et les rites se sont 

largement « compressés » mais sans que cela modifie totalement leur 

substance.  

La réflexion que nous avons menée dans cet article est à ces débuts. 

L’approche étant complexe car elle s’articule autour de deux évènements 

contradictoires en apparence, la vie et la mort où le sentiment de peur et 

d’angoisse accompagnent l’être humain et la durée nécessaire aux 

relevailles et au deuil est la même. Aussi, le temps, en lui-même, est à la 

fois une donnée psychologique et réelle, un élément de mesure. Il marque 

le début et la fin des choses et donne un sens à nos agissements. Les trois 

catégories abordées ici, la vie, la mort et le temps, représentent, d’un 

point de vue philosophique, un ensemble inséparable ouvert sur de 

multiples interprétations dont le but est de saisir le sens de notre 

existence.  

Bibliographie  

Houcine, A.-A. (2009), Temps et langage dans la philosophie de Hegel, Paris, 

éd. l’Harmattan. 

Devoulx, A. (1873), « Epigraphie indigène du musée archéologique d’Alger », in 

Revue Africaine, 17
ème

 année, Alger, A. Jourdan, Libraire-Éditeur. 

Dizboni, A.-Gh. (2005), « Le concept de martyre en islam », in Théologiques,    

n° 2, Université de Montréal, Faculté de Théologie et de Sciences des Religions. 

Van Gennep, A. (1981), Les Rites de passage, Paris, éd. A. et J. Picard. 

                                                                                                                                   
87 Minot, G. (1983), « L’espace, le temps et le social », in Gilles, Minot et Noel, Emil 

(dir.), L’espace et le temps aujourd’hui, Paris, éd. Seuil, p. 264-165.  
88 Addi, L. (2004), « Femme, famille et lien social en Algérie », in Kian-Thiebaut, Azadeh 

et Lader-Fouladi, Marie (dir.), Famille et mutations socio-politiques. L'approche 

culturaliste à l'épreuve, Paris, éd. Maison des Sciences de l'Homme, p. 71-87. 



Le « Quarantième jour » : approches anthropo-philosophiques 

73 

Assmann, J. (2000), Religion and Cultural Memory, California, éd. Stanford 

University Press. 

Brahmani, M. (2005), Les rites funéraires en Islam, France, éd. Tawhid, Saint-

Etienne. 

Levi-Strauss, C. (1971), L'Homme nu, Mythologiques, t. 4, Paris, éd. Pilon. 

Dhorme, E. (1947), « Les religions arabes préislamiques d'après une publication 

récente », in Revue de l'histoire des religions, t. 133 n° 1-3. 

Dictionnaire encyclopédique du judaïsme, (1996), Geoffrey Wigoder (dir.), éd. 

Cerf et Robert Laffont, collection Bouquins. 

Durkheim, É. (2008), Les Formes élémentaires de la vie religieuse, Paris, éd. 

PUF. 

Goffman, E. (1984), Les Rites d'interaction, Trad. Kihm, A., Paris, éd. Minuit. 

Colin, G. (1901), Corpus des inscriptions arabes et turques de l’Algérie 

(département d’Alger), Paris, éd. Ernest Leroux. 

Minot, G. (1983), « L’espace, le temps et le social », in Gilles, M (dir.), L’espace 

et le temps aujourd’hui, Paris, éd. Seuil. 

Dossogne, I., Nejjar, Kh. (2007), Paroles sur...Mourir en exil, Bruxelles, éd. 

Patrick Trefois.  

Des Forts, J. (2002), « Espacement des naissances et maîtrise de la fécondité »,  

in Journal International de Bioéthique. Vol. 13. 

Bayard, J.-P. (2007), Le sens caché des rites mortuaires, Toulouse, éd. Dangles. 

Addi, L. (2005), « Femme, famille et lien social en Algérie », in Famille et 

mutations socio-politiques. L'approche culturaliste à l'épreuve, Azadeh Kian-

Thiebaut, M., Ladier-Fouladi (dir.), Paris, éd. Maison des Sciences de l'Homme. 

Louis Vincent, Th. (1995), Les religions d'Afrique noire textes et traditions 

sacrés, France, éd. Stock. 

Louis Vincent, Th. (1968), Cinq essais sur la mort africaine, Dakar, éd. 

Université de Dakar, Faculté des Lettres et Sciences Humaines. 

Louis Vincent, Th. (1979), Civilisation et divagations. Mort, fantasmes, science-

fiction, Paris, éd. Payot. 

Louis Vincent, Th. (1982), La Mort africaine : idéologie funéraire en Afrique 

noire, Paris, éd. Payot. 

Louis Vincent, Th. (1991), La mort en question. Traces de mort, mort des traces. 

Paris, éd. L'Harmattan. 

Louis Vincent, Th. (1998), Mort et pouvoir, Paris, éd. Payot. 

Louis Vincent, Th. (2000), Les chairs de la mort : corps, mort, Afrique, Paris, 

éd. Sanofi-Synthélabo. 

Louis Vincent, Th. (1993), Mélanges thanatiques. Deux essais pour une 

anthropologie de la transversalité, Paris, l'Harmattan. 

Virolle, M. (2001), Rituels algériens, Paris, éd. Karthala. 



Mohamed HIRRECHE BAGHDAD 

74 

Houseman, M. (2004), « Vers une psychologie de la pratique rituelle? », in 

Critique, Royaume-Uni, éd. Routledge. 

Eliade, M. (2001), Initiation, rites, sociétés secrètes, Paris, éd. Gallimard.  

Morin, E. (1970), L’homme et la mort, Paris, éd. Seuil. 

Naccache, L., Riveline, C. (2010), « Les étranges pouvoirs des rites sur le 

cerveau », in Le journal de l'école de Paris du management, n° 84. 

Ural, N.-Y. (2012), « La mémoire des morts. Les pratiques funéraires des 

minorités originaires de Turquie en France et en Allemagne », in New Cultural 

Frontiers. 

Mahmoud, S.-A. (1998), Le corps, l’espace et le temps, Paris, éd. Dunod,       

2
ème

 édition.  

Mollo-Bouvier, S. (1998), « Les rites, les temps et la socialisation des enfants », 

in Éducation et Sociétés, n° 2. 

Van Gennep, A. (2011), Les rites de passage, Paris, éd. Picard. 

Turner, V.-W. (1990), Le Phénomène rituel. Structure et contre-structure, Trad. 

par Guillet, G., Paris, éd. PUF. 

Govindama, Y. (2011), (dir.), Temps et rites de passage. Naissance, enfance, 

culture et religion, Paris, éd. Karthala. 

Laidi, Z. (dir.), (1997), Le Temps mondial, Bruxelles, éd. Complexe.             


