18/04/13

3

La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

CNRS EDITIONS

L’Année du Maghreb

IV | 2008

Dossier : La fabrique de la mémoire
Dossier de recherche : La fabrique de la mémaoire : variations maghrébines

La question des restitutions
d’ceuvres d’art : difféerentiels

maghreébins

JEAN-GABRIEL LETURCQ

p.79-97

Texte intégral

« Eh quoi ? Les indiens massacrés, le monde musulman vidé de lui-
méme, le monde chinois pendant un bon siecle, souillé et dénaturé, le
monde négre disqualifié, d'immenses voix a jamais éteintes, des

foy ers dispersés au vent, tout ce bousillage, tout ce gaspillage,
I’Humanité réduite au monologue, et vous croyez que tout cela ne se
paie pas ? » Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme, 1950

Depuis une quinzaine d’années, les demandes de restitutions d’objets pillés
par les puissances coloniales ne cessent d’augmenter en nombre comme en
médiatisation. Parallelement, la question des réparations de la dette morale et
physique du colonialisme s’est engagée entre anciens colonisés et
colonisateurs. Le débat sur les restitutions et les réparations conditionne les
rapports Nord-Sud ; comme si, pour faire mentir Aimé Césaire, 'Humanité
n’était pas réduite au monologue et que le bousillage devait étre payé. La
restitution d’ceuvres d’art sert-elle la réparation d’un passé bafoué ? Comment
des objets de patrimoine sont-ils devenus des objets de conflits ?

Un point cependant parait intrigant : la question des restitutions,
particuliéerement dynamiques en Afrique noire, ne semble pas en étre une au
Maghreb. Le Maroc et la Tunisie n’ont pas engagé de procédures dans ce sens.
Les quelques restitutions de la France a I'Algérie portent sur des ceuvres
dérisoires. Est-ce admettre qu’il n’y a rien a restituer au Maghreb ? Et donc
qu’il n’y a rien a réparer ? Les déclarations du président Bouteflika en 2005 et
2006 contre la barbarie coloniale francaise tendent pourtant a montrer
Iinsignifiance des gestes symboliques de la France au regard de la dette
coloniale.

Traiter de la question des restitutions pour les pays du Maghreb peut donc

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2

119



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

paraitre inapproprié. Et pourtant, I'exemple maghrébin met en valeur une
question fondamentale a la compréhension de ce mouvement qui a pris un
caractere international : quel est le rapport de la partie manquante, — les
objets en exil' — a ’ensemble de I’héritage culturel —le patrimoine in situ ? Car
au-dela des restitutions, appropriation des objets aux niveaux national et
local constitue un des enjeux primordiaux des politiques patrimoniales mises
en ceuvre depuis les années 1950. C'est depuis cette époque en effet qu’ont été
mis en place un certain nombre de textes, conventions, recommandations,
proclamations émanant d’organes transnationaux, en premier lieu par
PUNESCO. Ces textes instituent des catégories juridiques qui encadrent le
concept de patrimoine, comme la notion de « propriété culturelle », décliné
ensuite sous la notion de « patrimoine mondial de 'humanité » et de
« patrimoine culturel immatériel ».

4 Il convient de replacer ces formules faussement évidentes dans les
contextes historique et culturel ou elles s’inscrivent, ceux de I’Aprés-guerre,
de la décolonisation, puis de la mondialisation. C’est la perspective historique
qui nous permettra d’aborder la question des restitutions d’ceuvres d’art : on
montrera que les textes normatifs qui encadrent aujourd’hui les demandes de
restitutions sont nés d’une réflexion sur la fonction de la culture caractérisant
les sociétés post-coloniales. On ne reposera donc pas ici la question
ontologique soulevée a propos des restitutions (faut-il restituer ? A qui ?
Pourquoi ? De quel droit ?%). Mais a partir de I'exemple des trois pays
d’Afrique du Nord, on cherchera a déplacer le probléme en montrant
comment la question des restitutions, cas particulier et nettement identifiable
des politiques patrimoniales, permet de mettre en lumiere les paradoxes liés a
la propriété, valeur qui domine les questions de patrimoine.

Questions de propriété

5 A la fin de l'année 1962, quelques semaines aprés avoir acquis son
indépendance, I’Algérie demande a la France la restitution d’environ 300
ceuvres appartenant au Musée des Beaux-Arts d’Alger au titre de I'intégrité de
son patrimoine culturel. En cela, elle ne se différencie pas du Congo qui
demande la restitution d’ceuvres a la Belgique, du Nigeria au Royaume-Uni,
etc. Cest dans un mouvement global en effet que les anciennes colonies vont
imposer aux anciennes puissances de revoir leurs politiques patrimoniales.
Elles utilisent pour cela un des principes énoncés par 'UNESCO au sortir de la
guerre, et applicable aux spoliations d’ceuvres pratiquées a grande échelle par
I’Allemagne nazie a I’égard de propriétaires juifs émigrés ou déportés : la
garantie du retour ou de la restitution des ceuvres déplacées durant la période
de conflit, une guerre ou une occupation militaires®. Conformément au
principe de souveraineté nationale?, la notion de conflit justifiant le retour des
ceuvres s’étend alors aux occupations coloniales. Pourtant, la question du
déplacement n’est pas nouvelle. La pratique du pillage de guerre remonte a
I’Antiquité. Elle accompagne et méme symbolise toute mise en place d’empire.
Ce qui est nouveau, c’est la systématisation du principe de restitution entre
Etats-nations.

6 En fait de restitution d’ceuvres d’art, la doctrine et la jurisprudence
distinguent trois catégories de moyens : le rapatriement, le retour et la
restitution. 11 s’agit de les différencier formellement, car ces catégories
permettent d’identifier des situations factuelles et les registres juridiques ou
culturels employés a cette fin. La notion de rapatriement des biens culturels
apparait des 1794 avec les conquétes entreprises sous la Révolution francgaise.

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 2119



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

Dans la ligne des Lumiéres, 'idée d’une raison universelle, la chose du monde
la mieux partagée se met en place comme une sorte d’évidence. Il s’ensuit
Pargument que « les fruits du génie sont le patrimoine de la liberté »°.
L’Empire développe cette idée a trés grande échelle, drainant vers Paris et le
Louvre les chefs-d’ceuvre de toute 'Europe, ceux des principautés italiennes
ou nord européennes, comme ceux des grandes formations germaniques. En
1815, cependant, apres Waterloo, les ceuvres sont rapatriées vers les pays
d’otl elles avaient été saisies®. L'exemple permet de dégager la signification de
la notion de rapatriement et ses ambiguités : s’agissant de retour des ceuvres
dans leur contexte d’origine, la dimension culturelle y est dominante. Mais cet
espace de référence n’est pas fixé une fois pour toute et le probleme est de
déterminer la « culture » qui a produit I'ceuvre et vers laquelle celle-ci doit
retourner.

7 Cest dans cette ambiguité idéologique que se situe la demande lancée par la
Tunisie indépendante sur les cendres d’Hannibal, mort durant son exil en
Anatolie”. Lors d’'un voyage en Turquie en 1968, le président Bourguiba
demande officiellement a récupérer les restes du souverain pour les inhumer
vers sa « patrie natale ». Ses interlocuteurs turcs refusent fermement. Mais ils
lui proposent de visiter le mausolée construit pour recevoir la dépouille du
roi et depuis, tombé en ruines :

« Aussi bouleversé par la proximité supposée de son héros que par
I’état d’abandon de sa sépulture, le Combattant supréme gémit et
fondit en larmes. [...] A tous les officiels, Bourguiba ne parla que de
son désir de ramener en Tunisie les restes d'Hannibal avec lui, dans
son avion. Pour essayer d’atténuer sa déception, les Turcs firent leur
autocritique : oui, ils avaient failli a I'histoire en n’honorant pas
comme il convenait ce héros de la lutte contre 'impérialisme romain,
maisils lui construiraient un grand mausolée qui symboliserait, en
outre, la fraternité entre nos deux pays®. »

8 L’identification de la Tunisie contemporaine a la figure d’Hannibal procéde
d’'une réinvention des marques du passé et du lieu vers lequel on exige de
retourner 'ceuvre®.Par sa demande de rapatriement des cendres, Bourguiba
effectue une sorte de nationalisation du héros carthaginois inscrit dés lors
dans la cause nationale : Hannibal figure dans la cohorte des héros
susceptibles de symboliser la lutte contre I'impérialisme, et dont la liste se
conclut avec Bourguiba lui-méme. La demande de rapatriement constitue une
double invention d’images de la Nation : celle de son passé glorieux, et celle de
son présent souverain. La réponse turque joue sur les mémes dimensions :
honorer la lutte historique contre l'impérialisme par la restauration du
mausolée du héros carthaginois et tunisien équivaut a honorer les liens
actuels entre les deux pays. Cette demande joue donc sur 'ambiguité des
registres historiques ; il s’agit finalement d’'un rapatriement mais aussi d’un
retour.

9 Cest la dimension juridique qui domine les notions de retour et de
restitution. Comme pour le rapatriement, elles renvoient a un acte juridique
de changement de propriété d’ceuvres au profit d'un propriétaire considéré
comme légitime. Les deux notions impliquent les relations entre Etats et
constituent par elles-mémes un acte de reconnaissance de la souveraineté
nationale.

10 La restitution est le retour sans condition des ceuvres a leur légitime
propriétaire. Dans la Convention de 1954, les biens culturels déplacés par
mesures de protection a I'occasion de désordres divers doivent étre restitués
en I’état a leur propriétaire a 'issue du conflit (art. 18 b.) et, par extension, a
I'indépendance des Etats. La notion de retour est équivalente. Elle s’en

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 3119



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

différencie cependant avec le probléme des nations apparues avec la
décolonisation : d’un point de vue juridique, au temps ou ces territoires
étaient sous tutelle, les objets ont été déplacés en plein respect des regles de
droit. Il a donc fallu inventer une jurisprudence pour imposer le retour les
ceuvres a leur pays d’origine.

Patrimoine et décolonisation

11 Cest le cas de la restitution de 300 ceuvres d’art au Musée d’Alger par la
France en 1969. Officiellement, les collections du musée des Beaux-Arts
d’Alger avaient été transportées en France en avril 1962, « par crainte des
représailles de 'OAS »'°. De fait, la période avait en effet été marquée par une
série spectaculaire d’attentats de ’OAS visant les infrastructures qui allaient
étre appelées a demeurer sur le sol national algérien. Des batiments de
l'université sont incendiés dans la nuit du 7 avril et, symboliquement, la
sculpture de Bourdelle la France libre est plastiquée. Quelques semaines plus
tard, dans la nuit du 7 au 8 juin, la bibliotheque d’Alger est incendiée.

12 Des la fin de Pannée 1962, ’Algérie demande la restitution des ceuvres au
titre de l'intégrité du patrimoine artistique du pays. Il s’agit en premier lieu
d’une question juridique. Théoriquement, dans le cadre d’un transfert de
souveraineté, I'Etat francais doit rétrocéder a I’Etat algérien tous les biens qui
étaient classés domaine public. Cest la totalité des 300 pieces du musée qui
doit donc revenir a Alger, c’est le principe sur lequel s’appuie Jean de
Maisonseul, artiste francais ayant opté pour I’Algérie indépendante et alors
nommé conservateur du musée.

13 Le statut légal des ceuvres du musée d’Alger au moment de leur
déplacement pose pourtant probleme. Les collections ont été constituées
entre 1930 et 1960 par le conservateur du musée, Jean Alazard''. Ce dernier,
soucieux de doter la colonie d’un véritable musée universaliste s’était attaché
a composer une collection représentative de tous les courants de l’art. Il avait
acquis sur les fonds propres du musée des ceuvres bien au-dela d’une peinture
régionale « orientaliste » ou celle des peintres travaillant en Algérie. Sont
ainsi candidats a la restitution, des retables du XVe siécle de I’Ecole d’Amiens,
des classiques de ’Académie, des impressionnistes, etc. Mais il avait aussi
obtenu, selon la méme logique d’assortiment représentatif, nombre de « mises
en dépot » des musées nationaux francais, et qui appartenaient toujours aux
fonds métropolitains. Ce sont ces ceuvres qui vont susciter le débat lors de la
négociation.

14 La logique juridique du retour est alors en décalage avec la logique
culturelle des rapatriements. L’Algérie peut-elle en étre considérée comme le
pays d’origine des ceuvres francaises ? Dans la logique de Maisonseul, il
s’agissait surtout de faire venir en Algérie un capital culturel incontestable'?,
et de disposer, avec les 300 ceuvres francaises a restituer, d’'un musée
exhaustif. Les termes de la négociation s’orientent alors sur la propriété des
ceuvres. Des dispositions sont donc prises qui concernent la rétrocession
d’ceuvres algériennes ala France contre rétribution, la rétrocession d’ceuvres
francaises a I’Algérie a titre gratuit, le rapatriement d’ceuvres en Algérie, la
mise en dépot mutuel. Au vu de la complexité de ce montage, il est enfin
prévu linstallation d'une commission mixte pour vérifier les listes et pour
statuer sur les ceuvres dont la propriété reste a déterminer'3. Neuf listes sont
alors proposées et annexées. Le protocole final prévoit, en plus de ces
dispositions, la durée des dépots, le prix des ceuvres rétrocédées et les
modalités de leur renégociation'®. La restitution juridique initialement prévue

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 4/19



18/04/13

15

16

17

18

19

La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

s’est donc muée en une sorte de « retour culturel » effectué a ’amiable,
comme un geste diplomatique de reconnaissance de la souveraineté nationale
algérienne.

Il s’ensuit que la collection de 159 tableaux et 136 dessins d’art francais qui
est rapportée a Alger en décembre 1969 est fort différente de 'inventaire de
I’époque d’ Alazard. Négociant sur le principe de récupération d’'un ensemble
de 300 ceuvres, Maisonseul n’a pu qu’obtenir que le remplacement des
ceuvres mises en dépot. Les retables du XIVe siécle de I'école d’Amiens, des
impressionnistes sont certes présents, mais les ceuvres remplacées refletent le
bon gotit des années Malraux : peu d’orientalistes et une prédominance de la
peinture francaise du XIXe siécle'®. Parallélement a la négociation en cours,
Maisonseul entreprend une politique d’achat des peintres algériens
contemporains'®. Sur ce point encore, le choix se trouve en décalage par
rapport aux orientations de la politique culturelle algérienne : en 1969, l'art
moderne et bourgeois ne répond plus a 'identité culturelle affirmée par une
Algérie « révolutionnaire »'7.

Dans les années 1960 et 1970, I’Algérie occupe une place de premier rang
dans les mouvements tiers-mondisme et généralement anticolonialiste. Dans
le discours anticolonialiste, la culture apparait comme un des éléments
fondamentaux de l'indépendance et la consolidation de 'identité culturelle
comme un moteur de développement. L’idée de la restitution comme
réparation du préjudice colonial nait avec l'idéologie tiers-mondiste et
panafricaniste. Le leader ghanéen, Kwameh Nkrumah, déclare en 1962 a la
tribune de ’'ONU :

« La marée montante du nationalisme africain [...] constitue un défi
aux pouvoirs coloniaux qui doivent faire une restitution juste pour les
années d’'injustice et de crime commis a ’encontre de notre
continent® ».

Le premier festival culturel panafricain, le « Panaf », est organisé a Alger en
1969. La culture est alors considérée comme un outil d’émancipation et une
force de résistance'®. Dans l'euphorie, le Manifeste culturel panafricain est
adopté. Il brode autour de la reconnaissance des FEtats indépendants,
encadrée par celles de I'identité nationale et culturelle des nations. L'identité
culturelle s’inscrit ici en rupture avec les modeles coloniaux. Alors, apres
avoir démontré que l’hégémonie coloniale était aussi intellectuelle et
culturelle, le Manifeste systématise la relation entre développement et
identité culturelle :

« La conservation de la culture a sauvé les peuples africains des
tentatives de faire d’eux des peuples sans ame et sans histoire. [...] et
si [la culture] relie les hommes entre eux, elle impulse aussi le
progres. Voila pourquoi I’Afrique accorde tant de soins et de prix au
recouvrement de son patrimoine culturel, a 1a défense de sa personnalité
et 4 ’éclosion de nouvelles branches de sa culture®®. »

L’idée formulée par le Manifeste d’Alger est qu’en restituant les éléments
confisqués de leur passé aux anciens peuples colonisés, les anciens colons
redressent le tort et assurent un développement endogéne ou authentique,
conforme a « I'identité culturelle » des peuples.

Or, [lidentité culturelle des nations indépendantes suppose une
décolonisation des histoires nationales, et donc une réorientation de la
patrimonialisation du passé. Sont exclus des patrimoines nationaux les
éléments mis en valeur par les anciennes puissances coloniales. En Algérie, la
France valorisait les antiquités romaines afin de montrer sa filiation avec
I’Empire romain®. A lindépendance, inversement, le patrimoine

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2

5119



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

archéologique romain est mis a I’écart du patrimoine national algérien : la
perspective d’'une ascendance romaine convient mal a l'identité culturelle
promue par Algérie indépendante. La s’explique essentiellement 'absence de
demande de restitution des nombreuses antiquités romaines issues du sol
algérien et qui ont enrichi nombre de collections publiques ou privées
conservées en France. La dimension politique des restitutions (la
reconnaissance de la souveraineté nationale) prime alors sur la valeur
patrimoniale des objets.

20 Suite au Manifeste d’Alger, le scheme restitution-réparation réapparait de
maniere récurrente dans les textes internationaux a valeur déclamatoire. Une
résolution pour « le retour ou la restitution des ceuvres d’art aux pays
victimes d’exportation »** est votée par 'ONU en 19733, Rappelant l'octroi
des indépendances, la résolution précise que la restitution « constitue une
juste réparation du préjudice commis par ces transferts massifs et presque
gratuits [...] du fait de la présence coloniale » (art. 1). La résolution assigne au
patrimoine culturel le méme rapport au temps : « l’héritage culturel
conditionne dans le présent et lavenir I’épanouissement artistique d’un
peuple et son développement intégral ». Le méme principe est réaffirmé dans
la Charte culturelle de ’Afrique adoptée en 1976 par I’Organisation de I'unité
africaine (OUA) dont l'objectif est de « libérer les peuples africains des
conditions socioculturelles qui entravent leur développement pour recréer et
entretenir le sens et la volonté du développement » (art 1, a).

21 Ces textes s’inscrivent dans une méme relation au temps. Le présent est
con¢u comme un moment de transition, et s’il requiert le redressement des
éléments du passé, c’est uniquement dans la perspective d’assurer un avenir.
Pourtant, ni le manifeste d’Alger, ni les résolutions de ’'ONU qui s’y relient ne
sont suivis d’effets immédiats. Ils apparaissent comme les premiers éléments
d’'un cadre normatif et discursif énoncant le principe de la restitution comme
celui d’'un droit a la propriété, droit qui n’a pas encore trouvé son application.

Mise en place d’un cadre juridique

22 Au tournant des années 1970-1980, 'UNESCO s’empare de la question des
restitutions et contribue largement a l'institutionnalisation des procédures.
En 1978, son directeur général Amadou-Mahtar Mbow?®* adresse un « appel

pour le retour a ceux qui lont créé, dun patrimoine culturel
irremplacable »* :

« Les peuples victimes de ce pillage parfois séculaire n’ont pas
seulement été dépouillés de chefs-d’ceuvre irremplacables : ils ont été
dépossédés d'une mémoire qui les aurait sans doute aidés a mieux se
connaitre eux-meémes, certainement a se faire mieux comprendre des
autres. [...] Aussi ceshommes et ces femmes démunis demandent-ils
que leur soient restitués au moins les trésors d’art les plus
représentatifs, ceux auxquelsils accordent le plus d'importance, ceux
dont I’absence est psy chologiquement le plus intolérable2®. »

23 Ce discours fait apparaitre le basculement du probléme, conférant une
dimension de redressement du passé, et affirmant, au présent, un droit de
propriété culturelle. A la méme époque, la mention du « développement
intégral » disparait des résolutions de I'ONU au profit de la notion de
représentativité du patrimoine culturel®. D’un point de vue institutionnel, la
question des restitutions est en train de se figer dans une question de droit a la
propriété culturelle.

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 6/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

24 Afin de systématiser les restitutions ou retours des biens culturels,
PPUNESCO crée un Comité intergouvernemental pour le retour des biens a leur
pays d’origine. Son but est de favoriser la signature d’accords bilatéraux
fondés sur les conventions de 1954 et de 1970%®. Mais celles-ci portent a leur
tour deux interprétations possibles : d’'une part, celle de propriété culturelle
mondiale, héritiére des conceptions humanistes et universalistes®® ; de I'autre,
celle de propriétés culturelles proprement nationales, mettant 'accent sur la
notion d’origine culturelle des biens qui ne prennent de « valeur réelle »3° que
dans leur contexte d’origine.

25 Ces textes normatifs deviennent alors de véritables instruments juridiques
pour des actions en vue de restitutions ou de retour formulés au nom d’un
méme droit, d'un méme corpus d’arguments. Dans ces conditions, les
demandes de restitutions se multiplient et gagnent en importance
médiatique : le Nigeria demande au Royaume-Uni la restitution des masques
du Bénin ; 'Egypte demande le retour du buste de Néfertiti conservé en
Allemagne ; la Grece, surtout, en appelle a celle des Marbres du Parthénon
conservés a Londres, etc.

26 Ce dernier cas est I'exemple le plus célebre de cette vague de demandes ; il
illustre également le différend d’interprétation des textes3'. Venant a la suite
d’une série de demandes formulées par la Gréce une fois qu’elle eut acquis son
indépendante en 1830, I’Etat grec représenté par sa ministre de la Culture de
I’époque, l'actrice Mélina Mercouri®?, lance en 1983 une procédure légale de
demande de restitution du bien. L’argument grec est culturaliste : les marbres
symboles du génie de l'art grec antique ne prennent de sens que dans leur
contexte d’origine. Pour les Britanniques cependant, les marbres du
Parthénon, naturalisés « marbres Elgin », appartiennent formellement a la
couronne britannique et ne sauraient en sortir du fait du principe
d’inaliénabilité des collections du British Museum. A ce jour, la Gréce a gagné
sur tous les terrains culturels et esthétiques, mais 'argument britannique,
renvoyant a une propriété de plein droit, demeure incontestable.

27 L’action de 'UNESCO a eu pour effet paradoxal d’enfermer le probléme dans
une question de propriété juridique® face a laquelle la raison culturelle peut
difficilement prévaloir. Le droit positif dans son état du moment, apparait
donc comme impuissant a résoudre le probléeme. D'une maniere générale, le
nombre d’ceuvres effectivement restituées reste extrémement limité, méme si
cela n’empéche pas que les demandes prennent un tour de plus en plus
polémique.

28 Ainsi face au blocage et 'impasse des négociations, les différentes parties
redéfinissent leurs positions. Sur le Continent africain, 'argumentation de la
question des restitutions-réparations est reformulée aprés 1991. Une
conférence panafricaine, coprésidée par Moshood Abiola®** et par l'ancien
directeur de I'UNESCO Amadou-Mahtar MBow, conduit a la déclaration
d’Abuja (Nigeria) en 1993, Les Etats africains y proclament que le tort qu’ont
causé 'esclavage, le colonialisme et le néo-colonialisme « n’est pas seulement
une réalité historique, mais se manifeste douloureusement dans les vies mises

a mal des Africains d’aujourd’hui [...], dans les économies mises a mal du
monde africain. »3%. La proclamation affirme donc qu’une dette morale et
matérielle est due aux peuples africains. Elle réclame « le versement intégral
d’indemnités [...] sous la forme de transferts de capitaux et d’annulation de la
dette [et] exige le retour des biens spoliés et des trésors traditionnels »%”.

29 Comme le souligne Bogumil Jewsiewicki, le recours a la notion de réparation
a succédé dans les rapports Nord-Sud a l'omniprésence de la notion de
développement. Développement et réparation renvoient aux mémes notions
temporelles : a Particulation entre le passé et le futur, « le présent étant saisi

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 719



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

comme un moment pour redresser des injustices héritées du passé »3%. Qu’il
s’agisse de développement (de « sous-développement » ou de
« développement inégal »), qui engage des coopérations internationales, ou
de réparations a 1’égard des injustices commises dans le passé mais dont les
effets perdurent, I'idée maitresse est de rétablir I’état des choses tel qu’il aurait
dd étre siles événements justifiant la réparation n’avait pas été.

Transactions mémorielles

30 Cest dans cette articulation du passé et du futur que les biens culturels
deviennent porteurs de signification : ils signifient ce qui n’existe plus, ou,
plus encore, ils expriment 'acte par lequel une injustice du passé a été
commise. La valeur de ces sémiophores® est d’autant plus importante qu’ils
deviennent I'objet d’une transaction visant a réparer l'injustice commise,
portant sur la mémoire. Cest dans ce sens qu’il faut comprendre le geste du
président Jacques Chirac de restituer, en 2003, a I’Algérie le sceau du Dey
d’Alger par lequel Husseyn Pacha avait scellé sa reddition en 1830. « Ce sceau
symbolisait le pouvoir »%°. La nature de lobjet s’efface derriére sa
signification symbolique : c’est un symbole de souveraineté que le président
francais remet a son homologue algérien. La signification de lacte de
restitution est marquée par son caractére expressif : le sceau viendrait
« sceller »* laréconciliation franco-algérienne. L’acte de restitution voudrait
apparaitre comme la reconnaissance d’un tort, comme si rendre le premier
symbole de la destitution du peuple algérien pouvait dissiper le contentieux
historique entre les deux pays.

31 Le geste rappelle celui de Valéry Giscard d’Estaing qui, lors de sa visite en
Algérie en avril 1975 — la premiére dun président francais depuis
I'indépendance® —, avait offert a I’Algérie un portrait de 'Emir Abd el-Kader
peint par Cogniet. Mais le président n’avait pas eu a puiser dans les collections
nationales, en principe inaliénables. Il en avait obtenu la cession par la
Fondation du Comte de Paris, association de droit privé, qui en était
propriétaire. Malgré I'enthousiasme et les déclarations de bonne volonté, la
réconciliation totale des deux pays avait été ajournée. Peut-étre cette
restitution n’avait-elle pas la charge symbolique escomptée®? ?

32 A la suite de la restitution du sceau, un homme d’affaires brestois
entreprend les démarches de mobilisation médiatique et politique autour de
la restitution du Canon d’Alger, le « Baba Marzoug », saisi par l'armée
francaise en 18304 Sa restitution fait 'objet de débats et, en mars 2005, d’un
refus de la ministre de la Défense, Michelle Alliot-Marie, au titre de
« patrimoine historique de la défense » et surtout en raison de « 'attachement
particulier du personnel de la marine a ce monument qui commémore la
participation des marins a un épisode glorieux de I'histoire de nos armées »*,
On n’est pas loin de la loi « mémorielle » du 23 février 2005 et de la
reconnaissance « du role positif de la présence francaise Outre-mer
notamment en Afrique du Nord ».

33 L’insucceés relatif des quelques restitutions, puis la proclamation de la loi
mémorielle révelent la « breche » qui existe entre les deux pays. Les
déclarations du président Bouteflika contre la « barbarie coloniale » frangaise
en 2005 et 2006, puis les demandes d’excuses officielles ont pour résultat
d’ajourner une nouvelle fois la signature d’un traité de réconciliation*°.

34 Lorsque l'on traite des réparations et de la réconciliation, il est donc
impossible d’ignorer le travail de mémoire qui figure en toile de fond%’. Ainsi

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 8/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

les autorités algériennes continuent de demander la restitution d’ceuvres du
patrimoine, mais aussi des registres des musées nationaux algériens emportés
par les autorités francaises en 19624, Partant d’initiatives non
gouvernementales, des associations voient également le jour comme cette
« Instance nationale de libération des relations algéro-francaises de la culture
coloniale » qui demande la restitution des archives coloniales francaises, en
particulier celles relatives a la guerre, au titre de la « défense de la mémoire
nationale »%. L’association, qui rassemble des anciens moudjahidin ou leurs
enfants, milite pour rassembler les piéces nécessaires a 1’élaboration d’un
procés de type crime contre 'Humanité qui serait attenté a la France.

35 Aurait-elle renoncé a se poser en simple victime de Thistoire ? Bien au
contraire, 'adoption d'une démarche d’acteur pourrait aboutir a un processus
type commissions « Vérité et réconciliation »°° mises en place, non pas dans
le but d’établir des « vérités » définitives, ni de réécrire I’histoire, mais de
libérer la mémoire. Elles obligeraient la France comme ’Algérie a reconnaitre
les exactions commises lors de la guerre d’indépendance, et engager un
dialogue sur leur passé commun, en associant publiquement travail de
mémoire et d’histoire.

36 L’évolution de la notion de restitution et de retour des biens culturels
s’inscrit donc dans un processus de redéfinition de l'histoire a l'aune de la
mémoire. Les pieces de musée deviennent objets de transaction mémorielle :
en définissant les causes du déplacement des objets, les demandes font
resurgir les séquelles d’'un passé ou des actes de violence qui appellent
restitution et réparation. Les arguments légalistes, le concept de propriété, les
raisons politiques oblitérent le travail de mémoire. La mémoire est réduite a
une gesticulation expressive, a lexpression symbolique de lobjet.
Parallelement a cette évolution, les biens culturels sont investis d’'une valeur
économique et médiatique qui, jusque la, paraissait secondaire. Des lors, loin
des considérations mémorielles, le role des biens culturels dans ’économie
mondiale s’accroit et le patrimoine culturel apparait désormais comme un
capital économique. Au niveau mondial, cette réévaluation révéle alors
I’écart entre les nations possédant un héritage culturel matériel important et
celle n’en possédant pas, écart qu’il s’agit de compenser par I'invention de
nouveaux objets de patrimoine.

Mouvements et jeux des institutions

37 Dans les années 1990-2000, la relation entre culture et développement,
second trope de la question culturelle formulée dans les années 1960, est
réaffirmée par les institutions transnationales. La culture redevient un moteur
de développement, non seulement économique mais humain. Le Programme
des nations unies pour le développement (PNUD) élargit en 1990 la notion de
développement économique a celle de développement humain, et la culture y
est implicitement incluse. En 1992, au milieu de sa « décennie pour le
développement culturel » (1988-1997), 'UNESCO crée la Commission
mondiale de la culture et du développement chargée d’élaborer un « rapport
sur les interactions entre la culture et le développement qui comporterait des
propositions concrétes »®'. Les travaux de la commission aboutissent au
rapport Notre diversité créatrice qui porte sur la reconnaissance de la
diversité culturelle comme moteur d’'un « développement juste, équitable et
durable »°2.

38 La Déclaration universelle sur la diversité culturelle de 'UNESCO adoptée
en 2001 proclame la différence comme un élément du « patrimoine commun

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 919



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

de Thumanité ». Le concept de diversité culturelle renvoie dans son
expression a la fameuse conférence sur « Race et Histoire » donnée en 1947
ou Claude Lévi-Strauss®® définissait la diversité comme un équilibre des
sociétés entre elles et en elles-mémes®*. La Déclaration de 2001 va plus loin en
associant diversité et créativité dans le contexte de la mondialisation, prenant
en compte « la spécificité des biens et services culturels qui, parce qu’ils sont
porteurs d’identité, de valeurs et de sens, ne doivent pas étre considérés
comme des marchandises ou des biens de consommation comme les autres »
(art.8).

39 En étendant son action a la protection des services et des industries
culturelles, 'UNESCO entre ainsi dans un conflit d’intérét avec I'Organisation
mondiale du commerce (OMC) : les partisans de la diversité culturelle
défendent le droit a 'exception culturelle, tandis que les défenseurs du libre-
échange appellent a la libéralisation des services qui comprennent les biens
culturels. Les négociations ayant amené a la signature d’un traité établissant
une zone de libre-échange entre les Etats-Unis et le Maroc sont a ce titre
exemplaires. Le Maroc, en contrepartie de 'exportation de fruits et 1égumes,
doit, selon la premiére mouture du texte, abandonner son droit a
« 'exception culturelle », et notamment ses quotas de diffusion en matiere
d’audiovisuel et d’Internet. Méme si les accords ne parlent pas explicitement
de culture, les milieux intellectuels marocains, soutenus par les promoteurs
d’une certaine diversité faisant place au monde francophone (en particulier la
France et le Canada), dénoncent I'abandon de la « souveraineté culturelle » du
Maroc®®. Cest a la suite de ces réactions que les autorités marocaines
émettent une clause de réserve pour les « activités culturelles » se réservant
la possibilité d’établir des accords avec d’autres pays ou de se conformer aux
conventions culturelles a venir®®. Pourtant, a ce jour le Maroc n’a pas ratifié la
Convention relative a la diversité culturelle. Sur les trois pays du Maghreb,
seule la Tunisie a ratifié la Convention de 2005. Comment expliquer le
décalage entre le discours politique promu tant par ’Algérie depuis les années
1960 que par le Maroc dans les années 1990 et l'absence d’engagement
interne en faveur de la diversité culturelle ?

40 Cest que la Convention de 2005 oblige les pays l'ayant ratifié a accepter
leur diversité nationale, a reconnaitre les minorités, a instaurer pluralité et
indépendance des médias (art 6 « droit des parties au niveau national »). La
question de la reconnaissance des minorités embarrasse le Maroc engagé dans
le conflit portant sur le statut du Sahara occidental. Elle renvoie ’Algérie a la
question kabyle et plus encore a sa construction d’'une image de la nation
« oblitérant toutes les formes d’une dissension intérieure »°’.

41 L’Algérie fut pourtant en 2004 le premier Etat membre de 'UNESCO a
adhérer a la Convention de 2003 pour la sauvegarde du patrimoine culturel
immatériel 5. Au niveau global, un des buts de l'invention du concept de
patrimoine immatériel est de compenser les déséquilibres qui existent dans la
liste des sites du patrimoine mondial « matériel », dont la grande majorité se
trouvent en Europe, et de proposer d’une nouvelle conception du patrimoine.
A T’échelon national, I'invention de ces « nouveaux » patrimoines implique la
reconnaissance d’éléments qui jusque la n’entraient pas dans le patrimoine
national.

42 Cest ce type de renversement qui a lieu au Maroc avec I'inscription de la
place Jamaa el-Fna, a Marrakech, dés 2001, comme patrimoine oral de
’humanité. Comme le soulignait Alain Roussillon, linscription des villes
impériales ou de la place Jamaa el-Fna participent de I'édification nationale
d’'un « mystérieux musée vivant qui constitue un abrégé du monde de la
culture marocaine - littérature, soufisme, médecine, pharmacopée,

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 10/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

mascarade, récit épique... »%°. Cette mise en représentation de la culture
marocaine rappelle dans ses termes les débats sur l'identité arabe qui avaient
court au moment de I'indépendance® :

« La ville de Marrakech, que les touristes considérent comme un vaste
musée vivant, était sous le Protectorat un objet de nausée pour les
jeunes nationalistes, a tel point qu’ils organisérent une vaste
campagne de dénigrement contre les marques de la décadence qu’on

y voyait et qu’ils les firent, a I'indépendance, formellement
interdire®. »

43 Les mémes élites de l'indépendance avaient exclu de la construction
culturelle les musées instaurés au temps du Protectorat au titre du méme
refus de I'enfermement de I'identité nationale dans un univers indigene vécu
comme exclusion de la « modernité »°. Cest donc par un intéressant
rétablissement que sont réintroduits dans le patrimoine des objets qui en
avaient été bannis au nom de la promotion d’'une identité nationale digne de
ce nom. Plus paradoxal, ces objets sont réintroduits pour les mémes raisons
qui les avaient faits bannir : ce qui apparaissait comme un ensemble
d’archaisme pour les élites des indépendances apparait désormais comme un
héritage présentable promu au titre de patrimoine de ’humanité.

44 Apparait alors la dualité du patrimoine immatériel dont la mise en valeur
oscille entre la construction d'une identité culturelle marocaine -

« authentique », « enracinée » — et la promotion dune image -

« traditionnelle », « immémoriale » — a des fins touristiques. Quel est le
rapport entre le rejet de la fossilisation de traditions par les élites de la
décolonisation et la mise en valeur d’un patrimoine immatériel promu au rang
de patrimoine de 'humanité ? La mise en valeur d’un capital culturel procede
en méme temps d’'une opération de valorisation d’'une ressource touristique.
Le projet culturel embrasse-t-il la raison économique ?

Tourisme, violence culturelle et
restitutions

45 Dans le cas du Maroc, la promotion touristique se juxtapose a I’édifice
culturel. Le patrimoine culturel est devenu une ressource économique
décisive. Le Maroc comme la Tunisie sont dépendants du tourisme qui
constitue une part importante du PIB®. L’Algérie, malgré l'importante
infrastructure touristique mise en place dans les années 1970 (les célébres
« pouillonades »), en a abandonné I’exploitation avec les privatisations au
début des années 1980. Comme s’il existait une équation économique, le
tourisme — fondé sur l'exploitation du patrimoine culturel — compenserait
I'absence d’hydrocarbures® dans la balance commerciale de la Tunisie et du
Maroc.

46 Le patrimoine considéré comme une ressource économique doit étre alors
soustrait aux usages locaux, traditionnels en quelque sorte, en vue d’'une mise
en valeur qui le rende présentable a la « consommation » touristique.
L’exploitation économique du patrimoine implique une muséification des
villes, ou la plus-value économique entraine dans son sillage des
déséquilibres sociaux. En raison de 'augmentation du cofit de la vie ou pour
des raisons de politique de mise en valeur patrimoniale et touristique, les
populations locales (et usagers divers) sont chassées des centres des villes ou
obligées de déplacer leurs activités. A Marrakech, Mohammed El-Faiz

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 1119



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

dénonce ainsile « vandalisme patrimonial »%. La spéculation immobiliére liée
au tourisme a en effet réduit les espaces agricoles de la palmeraie, mettant en
danger 1’écosysteme par les effets conjoints de l'urbanisation et de la
modernisation des systémes d’irrigation. La disparition des espaces agricoles
et 'exploitation touristique intensive conduisent a I'apparition de trés fortes
inégalités et dans cet espace se cotoient des ilots d’extréme richesse liés au
tourisme, et des poches de pauvreté dans lesquels sont cantonnées une partie
des populations locales, dépossédées de leur espace, voire de leur culture. Ces
déséquilibres pourraient a terme entrainer la disparition de I'identité sociale
de la ville, c’est-a-dire son pouvoir d’attraction en entrainant du méme coup
des tensions sociales.

47 L’expropriation des populations locales conduit inexorablement a des
demandes de réparations et de restitutions. Dans le cas de I'Egypte ou le
tourisme est la ressource économique majeure, I'attentat de 1997 a Louxor a
été interprété comme une réaction a une forme de violence imposée par le
tourisme®. Rappelons le contexte : les habitants de Gurna qui résidaient prés
des ruines vénérables exploitant leurs parcelles et bénéficiant des passages du
site avaient été expropriés pour laisser la place a un projet de musée de plein
air. Les touristes, isolés des populations locales, apparaissaient alors comme
des hordes d’envahisseurs étrangers, immorales, immodestes et en définitive,
peu rentables pour les populations locales. Les islamistes pouvaient alors
s’attaquer a Louxor comme « colonie du tourisme soi-disant culturel, occupé
par les armées du tourisme mondial »%7. En somme, si les empires coloniaux
n‘ont pas pu déplacer les sites, c’est le tourisme, sous couvert du label
patrimoine mondial, qui a achevé d’en déposséder les populations.

48 Cette analyse reprend les termes du discours encadrant la question des
restitutions : le colonialisme entraine la dépossession, laquelle justifie toute
demande de restitution ; la propriété ici devient le moyen et la finalité de
Paffirmation identitaire. La encore, la rhétorique identitaire cantonne le
probleme a sa partie visible. L’attaque est portée contre le gouvernement
égyptien par la déstabilisation du secteur de I’économie nationale le plus
rentable. Le patrimoine ou le tourisme n’en constituent la cible que par
incidence. Cest la ressource économique que représente le patrimoine
culturel qui est la cible des groupes terroristes. Pourtant, a cause des valeurs
de mémoire, d’histoire ou d’art qui sont assignées aux ceuvres de patrimoine,
la raison économique et la raison culturelle se confondent dans l'acte de
violence.

49 La mise en valeur touristique s’accompagne d'une redéfinition des
patrimoines nationaux. De méme que la place Jamaa el-Fna est introduite
dans le patrimoine national marocain, les antiquités romaines de 1’Algérie
sont réintroduites dans le patrimoine national. Les ruines de Tipasa, Cherchell
ou Timgad, inscrites sur la liste du patrimoine mondial de 'UNESCO en 1982,
deviennent les sites phare du patrimoine algérien. Ils font 'objet de mise en
valeur a des fins touristiques. Plus encore, I’Algérie a adopté depuis 2005 une
politique active de sauvegarde de son patrimoine matériel et de lutte contre le
pillage des sites archéologiques : au cours de l'année 2007, la police
algérienne a récupéré 1 310 pieces d’archéologie mises en vente sur Internet.
Ont également été lancées des opérations de restitution d’ceuvres volées dans
les musées algériens68. En janvier 2008, le buste de Marc-Aurele, volé en 1996
au musée de Skikda et retrouvé en 2004 dans une vente & New York, a été
restitué par la justice américaine®. De la méme maniére, le Maroc qui n’a
jamais porté attention ni a la restitution des ceuvres déplacées pendant la
période coloniale, ni pris de mesures afin d’endiguer le trafic d’antiquités, a
ratifié en 2003 la Convention de 1970 et fin 2006, une loi de protection du

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 12/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

patrimoine  matériel était en cours dexamen au Parlement.
Symptomatiquement, le patrimoine marocain n’a jamais figuré dans les
musées de beaux-arts, mais dans les musées d’ethnologie lesquels avaient été
bannis a I'indépendance’®. Cependant, quelques mesures de protection ont eu
des résultats concrets : en 1996, la coopération de 'ICOM et d’Interpol a
permis la restitution de deux portes des XIVe et XVIIIe ; en 2006, 17 000
fossiles ont été saisis & Perpignan’’.

50 Les processus de lutte contre le trafic illicite et de restitution d’ceuvres
pillées pendant la période coloniale sont donc étroitement liés. Ils partent
d’une méme logique : conserver le patrimoine comme un ensemble. Ce qui
difféere, c’est la motivation de ces protections. Dans le cas des restitutions des
années 1990, le motif était politique et culturel. Ici, la valeur touristique des
ceuvres motive leur restitution et par 1a, leur intégration au titre de
patrimoine national, ce qui laisse présager que les ceuvres qui n’entraient pas
jusque-la dans la définition du patrimoine national pourraient faire I'objet de
demandes de restitution.

Conclusion

51 Notre examen de la question des restitutions au Maghreb, ou plutét,
I’'absence apparente de demandes de restitution, nous a permis de montrer
quelle est éminemment polémique et évolue au cceur d’'une question
patrimoniale au caractére souvent consensuelle. En fait, les revendications et
le dispositif des restitutions varient en relation avec les représentations du
patrimoine.Cette non-question des restitutions permet donc de faire
apparaitre les arguments et la rhétorique patrimoniale : identité, souveraineté
nationale, développement et propriété. La propriété domine 'ensemble de la
réflexion sur le patrimoine. En effet, si le retour des ceuvres francaises au
musée d’Alger au titre de patrimoine national aurait pu étre contesté, le droit
de I’Algérie a constituer son patrimoine était incontestable. Quel patrimoine
I’Algérie se constitue-t-elle ?

52 Au moment des décolonisations, la construction patrimoniale révélait
I'impossibilité d’assumer pleinement le legs colonial. La rupture avec le
folklore et I'imagerie coloniale intervient en méme temps que l'idéologie
révolutionnaire laquelle acheve de faire disparaitre les signes de la société
traditionnelle ou archaique’®. C’est ce que montre l'histoire du musée d’Alger :
apres la restitution et les efforts d’extension de Maisonseul, la collection
tombe en désuétude, le public déserte le musée’?. Le patrimoine est autre, il
est 'image de la Nation, moderne et enracinée dans un passé « authentique »,
celui-la méme qui a été dispersé et emporté dans les métropoles coloniales.
Les témoignages de ce passé, « bousillé » par le colonialisme, sont appelés a
servir de base a la 1égitimité nationale et a inscrire les pays dans un futur qui
leur soit propre. Cest le temps des Manifestes culturels, des déclamations ;
celles-ci ont alors valeur d’effet, c’est, dirait-on, 'intention qui compte.

53 A la fin des années 1970 et 1980, s'amorce un mouvement mondial de
patrimonialisation des sociétés. Le patrimoine devient un objet indépendant :
conserver, posséder, mettre en valeur, exposer, deviennent les maitres mots
des politiques culturelles. Sous l'impulsion de I'UNESCO, le principe de
recouvrement des patrimoines en exil se systématise : le droit a la propriété
patrimoniale devient un principe de droit international. La dimension
politique est reléguée au second rang, et la législation internationale appuie
les constructions culturelles et patrimoniales. Le principe de restitution
devient également une valeur de transaction derriere laquelle s’efface la

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 13/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

valeur culturelle de l'objet. Les relations complexes de la France et de
I’Algérie sont suspendues a la restitution de menus objets, piétres symboles de
bonne volonté. Le sceau du Dey d’Alger ne fait que révéler I'incompréhension
ou l'absence de volontés politiques, de part et d’autre de la Méditerranée, de
mener un travail de mémoire : partager les crimes et les assumer, partager les
douleurs pour surmonter les rancceurs historiques et peut-étre essayer
d’oublier.

54 Les objets d’art ont acquis une autre valeur, économique cette fois. Le
patrimoine constitue un capital économique : il attire les touristes. Au début
des années 1980, le développement des industries touristiques est abandonné
par I'Algérie, mais s’intensifie au Maroc et en Tunisie. A I'image de la place
Jamaa el-Fna, de nouveaux objets de patrimoine sont inventés. Il s’agit de
conserver lintangible en voie de disparition (n’est-ce pas le propre des
« traditions » de disparaitre a mesure qu’elles se renouvellent ?) et de
développer a nouveau musées et conservatoires patrimoniaux. Les grands
musées occidentaux rechignent a la restitution des ceuvres phares arguant le
principe d’universalité des cultures, tandis que les musées « pauvres » crient
haut et fort leur droit a la propriété de ces mémes ceuvres. La valeur
économique implique, au passage, la réintégration, au titre de patrimoine
national, de ce qui avait été banni par les nationalistes au moment de la
décolonisation. La rentabilité économique appelle le recouvrement du
patrimoine ; capital économique et capital culturel se confondent.

55 Restitutions, retour, rapatriement ou expropriation, réappropriation
renvoient a la méme idée, la propriété exclusive d’'un groupe. La propriété
devient I’essence du patrimoine qui s’énonce alors dans des rapports de force.
Ces derniers spolient la réflexion culturelle et oblitérent la mémoire dont les
objets sont porteurs. Peut-étre, au Maghreb comme ailleurs, faudrait-il
renouveler les formulations du probléme patrimonial, sortir du piege de la
propriété et des positionnements identitaires immuables. Cela obligerait a
engager une réflexion sur le partage, sur la relativité des mémoires et des
identités, engagement politique assurément qui dépasse de loin la question
patrimoniale.

Bibliographie

ABoun ApsaLt Ouahiba, 2007, « L’Alger de mon Panaf », EI-Watan, 22 mars.

AMAHAN Ali, 1992, « Museums and Tourism : the Example of Morocco » in What
museums for Africa ? Heritage and the Future, Paris, ICOM.

Arpian Anthony K., 2004, « Comprendre les réparations, une réflexion
préliminaire » in Jewsiewicki Bogumil, 2004, p. 25-40.

Bacuui Sid Ahmed, 1977, Aspects de la politique culturelle de 'Algérie, Paris, UNESCO.

BrLpsEnNaRabah, 2006, « Une instance pour libérer des relations algéro-francaises »,
El-Watan, 17 mai.

Brrgacem Malika, 2008, « Algérie : des mesures contre le pillage archéologique »,
Syfia international, 14 mars 2008. http://www.syfia.info/fr/article.asp ?
article_num =4896

BrrkHopia Tahar, 1999, Les trois décennies Bourguiba, Paris, Publisud.

BenseLLouN Mohamed Othman, 2004, « La question de la diversité culturelle a 'aune
de laccord de libre-échange entre le Maroc et les Etats-Unis », colloque
Développement durable : lecons et perspectives, Organisé par ’Organisation
internationale de la francophonie, 1€T-4 juin, Ouagadougou, Burkina Faso.

BouaeprLLan Malika, 1992, « Museum Management : To Be or Not To Be » in What
Museums for Africa ? Heritage and the Future, Paris, ICOM.

Bourariis Habib, 2000, Hannibal, Paris.

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 14/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

CrsalRe Aimé, 1989, Discours sur le colonialisme, Présence Africaine, Paris, (17€ éd.,
1950).

EL-Faiz Mohammed, 2002, Marrakech, un patrimoine en péril, Aix-en-Provence, Actes
Sud.

Favcar. Metaoui, 2006, « Restitution de pieces archéologiques et d’ceuvres d’art », El-
Watan, 14 mai.

Iversen Erik, 1968, Obelisks in Exile, Copenhague, GAD Publisher, 2 vol (1. Rome ; 2.
Istanbul and England).

JewsiEwicki Bogumil, 2004, « Héritages et réparations en quéte d’'une justice pour le
passé et le présent » in Jewsiewicki, Bogumil (dir.) Réparations, restitutions,
réconciliations ; Entre Afriques, Europe et Amériques, Cahier des Etudes Africaines, 44,
173-174, p. 7-24.

Kirshenblatt-Gimblett Barbara, 2006, « World Heritage and Cultural Economics »
in Karp Ivan, Kratz Corinne A. (dir.), Museum Frictions, public cultures/global
transformations, Durham, Duke, p. 161-202.

L’Esroie Benoit de, 2007, Le goiit des Autres, de lexposition coloniale aux arts
premiers, Paris, Flammarion.

Livi-Strauss Claude, 1996, Anthropologie Structurale deux, Plon, Paris (1€ ed. 1973]).

MEerryYMAN John H., 2000, Thinking About The Elgin Marbles, Londres, Kluwer Law
International (17¢ed. 1985).

Moussaout Abderrahmane, 2007, « Algérie, la réconciliation entre espoirs et
malentendu » Politique étrangére, 2, p. 339-350.

Murier Bernard, 2007, « Faut-il restituer le butin des expositions coloniales ? » Le
Monde diplomatique, juillet.

Nassik Chifaa, 2006, « Haro sur les pilleurs du patrimoine marocain », Maroc
Hebdo, 2 mars.

Nkruman Kwame et alii, 1962, « Africa Speaks to the United Nations : A Sy mposium
of Aspirations and Concerns Voiced by Representative Leaders at the UN », in
International Organization, 16, 2, Africa and International Organization, p. 303-330.

OuLessr Nabila, 2004, Les usages du patrimoine : Monuments, musées et politique
coloniale en Algérie (1830-1930), Paris, Editions de la Maison des sciences de
’homme.

PerroT Xavier, 2005, De la restitution internationale des biens culturels au XIX¢ et au
XXe siecles : vers une autonomie juridique, Thése de droit, Limoges.

Pomian Krzy sztof, 1987, Collectionneurs, amateurs et curieux, Paris, Gallimard.

— 2005, « Biens culturels, trésors nationaux, restitutions », Museum International,
228, p.77-91.

PourLLon Francois, 1992, « Exotisme, modernisme, identité : la société algérienne en
peinture » in K. Basfao & J.-R. Henry, Le Maghreb, 'Europe et la France, Paris,
CNRS, p. 209-224.

—1997, Les deux vies d’Etienne Dinet, peintre en Islam, Paris, Balland.

Roussition Alain, 2005, « A propos de quelques paradoxes de lappropriation
identitaire du  patrimoine », http://www.cedej.org.eg/article.phpsy ?
id_article =457

Roux Emmanuel de, 2007, « Restituer des ceuvres d’art... mais a qui ? », Le Monde,
14 février.

Stoczkowskr Wiktork, 2007, « Racisme, antiracisme et cosmologie 1évi-straussienne,
Un essai d’anthropologie réflexive », L’'Homme, 182, p. 7-52.

Uxkasiara Jully ette, 2001, « La traite des esclaves: “un crime contre '’humanité”’« ,
Afrique Relance, 15, 3, p. 5.

ViprINE Laurent, 2006, « Lamitié a portée de canon », L’Express, 12 janvier.

VuLser Nicole, 2004, « La diversité culturelle, ennemie des Etats-Unis », Le Monde,
26 décembre.

Yacous Hasna, 2007, « Restitution des archives de la période coloniale », La Tribune
d’Alger, 8 avril.

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 15/19



18/04/13

La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

Notes

1 Iversen, 1968.

2 Pour une bibliographie francaise, voir par exemple : de L'Estoile, 2007 ; Miiller,
2007 ; de Roux, 2007.

3 Pomian 2005, p. 78.

4 Le14/12/1960, ’Assemblée générale des Nations Unies adopte la Déclaration de
P'octroi des indépendances dans laquelle sont envisagés leur droit de définir leur
statut politique mais aussi leur développement économique social et culturel.

5 Jean-Luc Barbier, peintre et hussard, a la Convention en 1794.

6 Pomian, 2005, p. 87. Quelques oublis cependant comme ces Mantegna du musée
de Tours... mais qui se préoccupe alors des « primitifs » italiens ?

7 Boulares, 2000 ; voir I’épilogue.

8 Belkhodja, 1999, p. 23. L’auteur précise : « Bourguiba eut du mal a cacher sa
déception. Néanmoins, il rapporta avec lui une fiole remplie de sable qu’il avait
recueilli lui-méme sur la tombe d’Hannibal. »

9 Sur les liens entre archéologie et généalogie nationale en Tunisie, voir la
contribution de Clémentine Gutron dans ce volume.

10 Le Monde, 4/12/1969, « Prés de trois cents ceuvres d’art ont été restituées par la
France », cité in Perrot 2005, p. 232, note 68.

11 Jean Alazard (1887-1960), historien de l’art, spécialiste de la Renaissance
italienne et conservateur du musée d’Alger de 1930 a 1960. Cf. Oulbesir, 2004,

p. 320.
12 Pouillon, 1992.

13 Lettre de 'ambassadeur de France a Alger adressée au ministre des Affaires
étrangeres algérien, datée du 11 juillet 1968 (archives du musée des Beaux-Arts
d’Alger), mentionnée dansle Recueil Général des Traités de la France. Accords
bilatéraux non publiés, 1958-1974, Paris, La Documentation Francaise, 1977, vol. II,
n° 680, p. 330, cité in Perrot 2005, p. 232.

14 Le sujet étant considéré comme source de contentieux, le protocole n’a jamais
étérevu par les deux parties. Communication de Malika Bouabdellah, directrice du
musée d’Alger jusqu’en 1993.

15 Le Monde, op.cit.

16 Ce sont notamment des peintres « naifs » révélés a I’époque francaise, tels que
Baya, Benaboura, etc. Voir a ce propos Pouillon, 1992.

17 « La révolution culturelle constitue le couronnement de notre révolution
globale, fondée surles trois piliers que sont les révolutions industrielle, agraire et
culturelle. » Discours de Boumediene, 4/12/1971, cité in Baghli, 1977.

18 Nkrumah, 1962, p. 316.

19 Aboun Adjali, 2007. Voir aussi le film documentaire de William Klein, Le
festival panafricain d’Alger, 197 2.

20 « Manifeste culturel panafricain », Souffles, 16-17, 4e trimestre 1969, janvier-
février 1970, p. 9-13.

21 Voir Oulebsir, 2004.

22 ONU, résolution 3187, adoptée a ’Assemblée généralede 1973.

23 Entre1973 et 2006, ’ONU fait ainsi voter 23 résolutions relatives a la question
des restitutions/réparations.

24 Amadou Mahtar Mbow (1921) est ministre de 'Education nationale du Sénégal
a l'indépendance puis de la Culture et de la jeunesse. Directeur général de
'UNESCO en 1974 a 1987, il politise les missions de 'UNESCO. Son mandat est
marqué par une forte polémique autour dela commission Mac Bride et du rapport
« Many Voices, One World » qui entraine le retrait des Etats-Unis de I’Organisation
puis de la Grande-Bretagne en 1984.

25 UNESCO, 1983.
26 ibid.

27 La résolution 38-34 de 1983 affirme que « le retour a leur pays d’origine des
biens culturels de valeur spirituelle et culturelle fondamentale est d’une

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2

16/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

importance capitale pour les peuples concernés en vue de constituer des collections
représentatives de leur patrimoine culturel ».

28 Cf. notamment la Convention concernant les mesures a prendre pour interdire
et empécher I'importation, I’exportation et le transfert de propriété illicites des
biens culturels.

29 Conception qui trouve son aboutissement dans la campagne internationale de
sauvetage des monuments de la Nubie (1960-1980), laquelle méne a ’adoption de
la Convention du Patrimoine mondial (1972).

30 Convention de 1970, préambule § 3.
31 Perrot, 2005, p. 484. Voir également Merryman, 2000.

32 Meélina Mercouri (1920-1994) a été ministre de la Culture en Gréce de 1981 a
1989 puis de 1993 a 1994. Son aura médiatique a vraisemblablement porté le
« combat » grec sur la scéne internationale.

33 Lestextes de 'UNESCO sont complétés par d’autres instruments légaux tels que
la Convention d’'UNIDROIT sur les biens culturels volés ou illicitement exportés
(Rome, 24/6/1995).

34 Moshood Kashimawo Olawale Abiola (1937-1998). Homme d’affaires et d’Etat
nigérian, il est président du Nigeria du 6 au 31/7/1993, avant d’étre emprisonné
jusqu’a sa mort.

35 La Proclamation d’Abuja est suivie de la déclaration d’Accra (Ghana) en 1999
et surtout de la conférence de Durban (Afrique du Sud) qui déclare ’esclavagisme
«crime contre ’humanité ». Cf. Ukabiala, 2001.

36 Proclamation d’Abuja, 1993.
37 Ibid.

38 Jewsiewicki, 2004, p. 7.

39 Pomian, 1987.

40 Allocution du Président, 3 mars 2003, http://www.ambafrance-
dz.org/article.php3 ?id_article =408.

41 Symbole ou pléonasme, 'expression est employ ée par Jacques Chirac dans son
allocution, ibid.

42 Chirac en 2003 n’a d’ailleurs cessé de répéter que sa visite est la premiere d'un
chef d’Etat francais, ibid.

43 A propos des images d’Abd el-Kader et de leur signification dans le contexte
national algérien, voir la contribution de Francois Pouillon dans ce volume.

44 Védrine, 2006. Cette piece d’artillerie du XVI¢ siecle était connue sousle nom de
«la consulaire » apres que le consul de France ait été exécuté a I’aide de cette arme
en 1672. En 1830, 'armée s’en était saisie comme symbole de revanche sur cette
humiliation. En 1912 déja, une pétition des anciens de 'Armée d’Afrique avait
demandé, sans succes, le retour du canon a Alger.

45 Ibid.

46 AFP, 2/7/2006, discours a la tonalité virulente tenu lors d’'un colloque
international organisé a Alger et intitulé « le colonialisme : entre vérité historique
et polémique politique ».

47 Les forums de discussion sur Internet témoignent dela vivacité des réactions et
illustrent assez bien les tenants et les aboutissants de la question. On pourra
consulter a ce propos le site http://www.algerie-dz.com /forums/showthread.php ?
t=21496

48 Metaoui, 2006.
49 Beldjenna,2006 ; voir aussi Yacoub, 2007.

50 Sur les commissions Vérité et réconciliation, cf. Jewsiewicki, 2004. En Algérie
une « loi d’amnistie » a été adoptée en 2005 afin d’entamer un processus de
réconciliation nationale. Elle a cependant été tres critiquée par les victimes de la
guerre civile car elle tendait plus a réguler qu’a réconcilier la mémoire du conflit.
Voir a ce sujet Moussaoui, 2007.

51 http://www.unesco.org/culture/policies/wced/html_fr/index_fr.shtml

52  http://www.unesco.org/culture/policies/ocd/html_fr/index_fr.shtml. Cette
conception de la diversité comme moteur de développement était le principe central

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 1719



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

de la Charte culturelle de I’Afrique en 1976.

53 Publiée par 'UNESCO en 1952 dans la collection La question radicale devant la
science moderne. Pour une discussion et une démonstration de son
instrumentalisation voir de L'Estoile, 2007, p. 309 et suivantes.

54 Claude Lévi-Strauss, 1996, p. 381. On peut se demander si, dans sa conception,
la Déclaration sur la diversité culturelle n’est pas plus proche du texte controversé
de Lévi-Strauss « Race et Culture » (1971) ou l'auteur montre que le principe
culturaliste domine la réflexion sur la diversité des cultures humaines. Sur le
rapport des deux textes et leur rapport a 'idéologie de 'UNESCO, voir Stoczkowski,
2007.

55 Vulser, 2004.
56 Benjelloun, 2004.
57 Pouillon, 1997, p. 292.

58 L'Algérie fait figure de promoteur en accueillant en 2006 la premiére
conférence du Comité intergouvernemental de protection du patrimoine culturel
immatériel.

59 Le Matin du Sahara et du Maghreb, 30/6/1997, cité in Roussillon, 2005.
60 Roussillon, 2005.

61 Abdallah Laroui, L’idéologie arabe contemporaine,Paris, Maspero, 1967, cité in
Roussillon, op.cit.

62 Ali Amahan, 1992, p. 281, les musées avaient été fondés par les services des
arts indigenes afin d’encourager et promouvoir le développement d'un I'artisanat
national, conforme aux traditions. En fait de tradition, il s’agissait plus d’une
invention des motifs de I’artisanat.

63 En 2006, Le secteur touristique représente a lui seul 10,1 % du PIB au Maroc,
17 % du PIB en Tunisie ou il constitue la premiere source d’entrée de devises.. Le
tourisme est également en pleine expansion au Maroc. I’objectif est pour ce pays
d’atteindre les 20 % du PIB en 2010. Source : World Economic Forum,
http://www.weforum.org/pdf/Global_Com petitiveness_Reports/Reports/chapters/2_2.pdf

64 En Algérie, le tourisme représente 1,5 % du PIB (ibid.), tandis que les
exportations de pétrole et de gaz constituent les principales ressources du paysavec
45 % du PIB. Source : http://www.oecd.org/datacecd/24/4/38555907.pdf

65 El-Faiz, 2002.

66 Simon Jenkins, « Hysteria Calls the Shots », The Times, 19/11/1997 cité in
Kirshenblatt-Gimblett, 2006, p. 188.

67 Ibid. voir aussi Meskell Lynn, « Sites of violence : Terrorism, Tourism and
Heritage in the Archaeological Present », 2002, cité in Kirshenblatt-Gimblett,
2006, p. 187.

68 Belgacem, 2008.

69 La Tribune d’Alger, 17 /1/2008.
70 Amahan, 1992.

71 Nassir, 2006.

72 Pouillon, 1997.

73 Bouabdellah, 1992.

Pour citer cet article

Référence papier
Jean-Gabriel Leturcq, « La question des restitutions d’ceuvres d’art : différentiels
maghrébins », L’Année du Maghreb, IV | 2008, 79-97.

Référence électronique

Jean-Gabriel Leturcq, « La question des restitutions d’ceuvres d’art : différentiels
maghrébins », L’Année du Maghreb [En ligne], IV| 2008, mis en ligne le 01 octobre
2011, consulté le 17 awril 2013. URL : http:/anneemaghreb.rewues.org/431 ; DOI :
10.4000/anneemaghreb.431

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 18/19



18/04/13 La question des restitutions d’ceuwres d'art : différentiels maghrébins

Auteur

Jean-Gabriel Leturcq
Doctorant EHESS, Paris/CEDEJ, Le Caire

Droits d'auteur

© Tous droits réservés

anneemag hreb.rewes.org/431#tocto1n2 19/19



